### 法政大学学術機関リポジトリ

#### HOSEI UNIVERSITY REPOSITORY

PDF issue: 2025-06-28

### 明治・大正期のヘーゲル

MIYANAGA, Takashi / 宮永, 孝

```
(出版者 / Publisher)
法政大学社会学部学会

(雑誌名 / Journal or Publication Title)
社会志林
(巻 / Volume)
61
(号 / Number)
1
(開始ページ / Start Page)
324
(終了ページ / End Page)
172
(発行年 / Year)
2014-07
(URL)
https://doi.org/10.15002/00021177
```

どを学習した。

# 明治・大正期のヘーゲル

はじめに

ヘーゲルの発見者 西

周

ヘーゲル哲学の講義者 フェノロサ

明治・大正期の文献資料に現われたヘーゲル

本稿で取りあげたヘーゲル関連文献一覧表

ヘーゲル略年譜

むすび

概観 日本における西洋哲学とヘーゲル受容

はじめに

ポルトガル人神学生らに-ことである。豊後の府内 わが国に西洋哲学が輸入されて約四百三十年になる。ここでいう西洋哲学(思想)とは、スコラ哲学(教会付属の学校でおこなわれた哲学)の ――日本語、日本古典文学、論理学、教理神学、秘蹟などを教えた。 (現・大分市)において、天正八年十一月(一五八○・一二)ごろ「聖パウロ学院」(Collegio de S. Paulo) がつくられ、

また文禄三年(一五九四)には、天草の学院において、日本人神学生は、西洋の神学生といっしょにキリスト教神学や倫理神学 (良心問題) な

324 (1)

孝

宮 永



ゲルの肖像

学」「論理学」の訳語はなく、ポルトガル語やラテン語をそのまゝ使っていた)などを教え の補助学科として Philosopho, Philosophar, Philosophia, logica (当時はまだ「哲学者」「哲

て潰え、消滅するのである。

しかし、キリシタンのこういった教育機関は、秀吉や家康が発した禁教令によってやが

部分もたくさんあるはずである。しかし、主なものにはふれたつもりである。雑誌ひとつを例にとっても、 象となりやすく、書誌が編まれることもある。が、日本におけるヘーゲルの書誌的研究は、 のものはまだないようである。筆者の研究は、その間隙をぬうものであるが、膨大な文献資料のすべてに目を通したわけではない。もれこぼれたの。 日本にかぎらず、 (『社会志林』) に発表したが、いまは影響力が大きかったヨーロッパの大物哲学者へーゲルやスピノザの日本移植史に興味がある。 ヨーロッパ各国において愛好され、これまでに数多の論文や著書や訳本が刊行されている。著名の士ともなれば、 近年、筆者は本邦における西洋哲学の受容史に関心があり、これまでにいくつか略史を紀 昭和から平成期までのものがあっても、 明治から平成のこんにちまでの間に刊 当然研究の対 明治·大正期

要

本稿は、主として明治・大正期のヘーゲル紹介の跡をたどったものであるが、さらにくわしい書誌的研究が生れるまでの足場になれば幸いであ

### ヘーゲルの発見者 西 周

る

行されたものは数千種をかぞえるようだ……。

近代における西洋哲学の輸入は、 日本にも神代から固有の哲学があり、さらにそれに包容同化された儒教・道家(老子や荘子の学説を奉ずる学派)・仏教哲学などがあったが、(1) 明治維新後のことである。

わが国において西洋哲学の発見者、輸入者、紹介者としての栄誉をになったのは、西 周(一八二九~一八九八、明治期の啓蒙的官僚学者)で

であるが、宣教師は信徒の教育と公衆をおしえみちびく布教師を養成するために、神学やそ

キリスト教が日本に伝わったのは、

室町

(戦国) 時代末の天文十八年 (一五四九)

シャルル・ド・スコンダ・ド・モンテスキュー

(一六八九~一七五五、フランスの政治哲学者・啓蒙思想家)

いた。 ある。 を修めるにしても、その根本原理であるところの "ウィスベヘールテ" Wysbegeerte留学先のライデン(ハーグの北東にある大学町)では、法律・政治・経済学などをまなぶのが大きな目的であったが、こういった政法の学 西は幕命を奉じてオランダ留学の途にあがるまえ――蕃書調所の手伝並のころ、 (蘭・哲学の意) 西洋哲学に関心をよせ、英書によって西洋哲学をまなんで を究める必要があった。

する立場) 西の学問の根底にあったのは、まず儒学であり、ついで実証哲学(現象を基礎として現実を解釈する。 の洗礼をうけた。またその哲学は多少唯物論 (精神は物質に規定される) に近いものであった。 科学的に実証できるものだけが正しいと

学術・技芸など百般について講義した。この私塾は、 わら私塾をひらき、 「育英舎」をひらき、「インサイコロヘシア」(おそらく英書によるencyclopaediá[百科事典] 西は津田真道とともに、慶応元年(一八六五)に帰国すると、いったん開成所の教授となった。が、 維新後は沼津兵学校の頭取をへて、東京において新政府の役人となり、 明治六年(一八七三)ごろまでつづいた。 明治三年 書名、 間もなく騒乱の京都に召され、 (一八七〇) 十月より、 版元、 刊行年については未詳) 浅草鳥越町に私塾 公務のかた

近代まで)を口授した。 西は英語のPhilosophyを「理学」「窮理学」「哲学」と訳しているが、塾生にむかって哲学の語源、 定義、 倫理学、 法哲学、哲学小史

とくに近世における西洋哲学者としては、 つぎのような英・仏・独・蘭の著名な哲学者十六名の名にふれ、 簡単にその学説を紹介している。

デヴィッド・ヒューム ゴットフリート バ トーマス・ホッブズ ルネ・デカルト フランシス・ベーコン ルーク・スピノザ ・ヴィ ルヘルム・フォン・ライプニッツ 代表的思想家 (一六三二~一七〇四、 (一六四六~一七一六、 (一六三二~七七、オランダの哲学者、 (一五九六~一六五〇、 (一五六一~一六二六、イギリスの哲学者、 (一七一一~七六、スコットランドの哲学者・ (一五八八~一六七九、 フランスの哲学者、 イギリスの哲学者 イギリスの哲学者 ドイツの哲学者 汎神論 古典経験論の祖 数学者、 「万物は神の現われ、 物理学者 とする説

の

ジャン・ジャック・ルソー

イマヌエル・カント

ヨハン・ゴットリープ・フィヒテ

(一七一二~七八、フランスの思想家・文学者)

(一七二四~一八○四、ドイツの哲学者)

(一七六二~一八一四、ドイツ観念論 「外界は実在するものではなく、認識主体が

そう思っているにすぎないとする説」の代表的哲学者

(一七七五~一八五四、ドイツ観念論の哲学者)

フリードリヒ・ヴィルヘルム・シェリング

ゲオルグ・ヴィルヘルム・フリードリヒ・ヘーゲル

オーギュスト・イシドール・マリ・フランソワ・ザビエル・コント(一七九八~一八三七、フランスの哲学者・数学者・社会学の創始者)

ジョン・スチュアート・ミル

(一七七〇~一八三一、ドイツの哲学者)

(一七九四~一八六六、イギリスの哲学者・数学者・人一七九八~一八三七、フランスの哲学者・数学者・

(一八○六~七三、イギリスの哲学者・経済学者)

注・これらの哲学者名は、西のもと塾生・永見裕の筆録本(「百学連環」)から、ひろったものである。

西先生口授

第二編 第二号

百学連環 第二編 稿中

なかみの饒香」より。

これは『西 周全集 第一巻』(日本評論社、昭和20・2)に収められている。永見裕(一八三九~一九○二)は、 元福井藩士。

西の「育英舎」でまなんだのち、陸軍省に出仕したが、職を辞し、宮城縣属に転じ、かたわら私塾をひらき、子弟を養った。

京大学において、哲学史・政治学・理財学(経済学)・社会学・倫理学などを講義した。 ○八、アメリカの教育家。 西の哲学への貢献は、明治十年前後をもっておわり、そのあとドイツ哲学をわが国に伝えたのは、お雇い外国人のフェノロサ(一八五三~一九 日本美術研究家)であった。フェノロサは明治十一年(一八七八)八月に来日し、同十九年(一八八六)まで八ヵ年東

開始した明治十一年(一八七八)とする言説がみられるが、日本人の塾生にむかってフェノロサよりも早く、はじめてヘーゲルの名とその学説の とくに本稿の主人役であるヘーゲルについていえば、ヘーゲル哲学の移植の出発点は、フェノロサが来日し、東京大学でドイツ観念論の講義を(4)

片りんを語ったのは、 西 周であった。その時期は、 明治三年十月(一八七〇・一一)以降のことと推定される。

1 西 は講義 ĺV の現象学 (「百学連環 絶対精神(じぶんの知識と絶対者である神の知識とが重なるとき、 (物の本体は認識できないものであり、 第 二編 稿中」)において、ドイツの形而上学学派についてふれたのち、 あたえられた現象を実在とみとめる立場) 知識の最高段階に現われる哲学的知識) フィヒテやシェリングの学説に言及し、 の到達点である にふれている。 "絶対値"

、ーゲルの説は absolute にて、 此彼の二ツを兼ねて、 天地万物は皆神のなすところにして一体ならさるはなし

を相手に講義をはじめたが、 翌一八〇六年十月 ーゲルは、 当時ドイツ哲学の中心地であったイエナ(ドイツ南西部、 ――イエナはナポレオンの軍隊によって占領された。 聴講料はわずかであり、生活は苦しかった。 ベルリンの南西二六一キロ)の大学に私講師として赴任し、 一八〇五年に助教授に昇格したが、 生活はいっこうによくならなかっ 四名の学生

に語った。 折からヘーゲルは主著 『精神の現象学』(一八〇七年刊)を執筆ちゅうであった。 ときにヘーゲル三十六歳。 西はそのときの様子をつぎのよう

は全く此ヘーゲルの力なり 一千八百六年 Jena なる処の学校の教授なりしか、 此時仏の兵乱入り来りけるゆえ、その著ハすところの書を携へて避けけり。 その仏兵を食ひ留めし

とりで決めて、 主権が運用される形式、 な国家全能の考え(国家は何でもできる)を堅持したもので、 ところでヘーゲルの かってにおこなう)をみとめるものであった。 「国家観」とは、どのようなものであったのか。 政治の形態)と考えたのは、イギリス流の君主制 近代的な自由主義に反発するものであった。 シュヴェーグラーの『西洋哲学史』 世襲的君主制であった。それは君主や首相の一定ていどの専行 ヘーゲルがいちばんよい政体 (岩波文庫) によると、それは古代的

西はヘーゲルが説くところの為政者の専窓 (かってなふるまい)をつぎのように語った。

Hegel † 1770 – 1831

absolute

organization idealisme

pantheism

\*<del>Utilitianism</del> 1806

<u>ヘイゲル</u> Jena, professor

トナル時 Napoleonノ 兵 孛ヲ

<del>Bentham</del> 伐テ jenaヲ圍ム ヘイゲル其著

書ヲ携ヘテ逃ル云フ□□以テ

比乱ヲ止ムヘシニ

西には講話のもとになった 「草稿」(百学連環覚書」 西西 周 一全集 巻 所収) があり、 そこにもヘーゲルについてのメモがみられる。

るへからす、一国に於ても君あり、宰相あり、人民あるものにて、その区別あるは天の道理なり。ロウソーの説の如き人民区別なしとすへきものにあら す、君たるものあるときはその威権を以て人民を苦しまむ等の如きは मह्म न मुल्ला एक प्राप्त Organization の説を建て、天地万物皆一体なるものにて、人体も亦然り、耳目鼻口手足を具して人となすものなるか故に その区別なかへーゲルは Organization の説を建て、天地万物皆一体なるものにて、人体も亦然り、耳目鼻口手足を具して人となすものなるか故に その区別なか 甚だ悪しきところなれとも、君は君たることを為し、宰相たることをなすときは、

こ せき もんせん 立君政治 かいこくせき もんせん 立君政治 せんせん こくせき

古昔(むかし)は西洋一般に君主専擅なりしを(ほしいまゝにする)ロウソーの説にて破れしを、又ヘーゲルの説にて首、こま。 体 足の区別ありと言ひし

し同しきか故に、西洋一般に之に倣ふて(まねて)変革するに及へり。 英国は独り仏国の乱を受けす、其以前に国内一揆等の乱ありて既に君主に権より一変して、方今の西洋は皆此政体に依るところなり。

(権力)

を擅にせさるに至れり。

其制度及び論する所もヘーゲルと符合

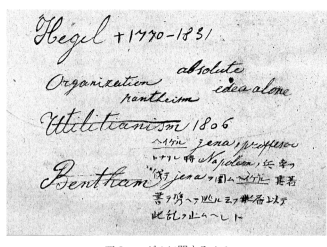
(6) 319



西周

M. A., Griffin, Bohn, and Co., London, 1862

the French Revolution with a glimpse into the 19th century. by the Rev. Frederick Denison Maurice



注

字はプロシア軍の意

\*は西の誤字。正しくは Utilitarianism (功利主義の意)。

西のヘーゲルに関するメモ

四のペーケルに関するメモ

命までの倫理学および形而上学論。十九世紀も瞥見』(一八六二年)を参考にしたものか。

五七年)やフレデリック・デニスン・モーリス師の『近代哲学すなわち十四世紀からフランス革

encyclopaediaの一種であろうが、書名・出版社・刊行年に関してはかいもくわからない。

ては、はっきりしたことはわかっていない。哲学についての講話の粉本となったものは、

ところで西が私塾「育英舎」において、塾生に該博な知識をさずけるときに用いた種本につい

史は、ひょっとすると、つぎに掲げるアルベルト・シュヴェグラーの英訳

『簡約哲学史』(一八

by Julius H. Seelye. second ed. D. Applefon and Co., London, New York, 1856 A history of philosophy in epitome, by Dr. Albert Schwegler, translated from the original German Modern philosophy; or a treatise of moral and metaphysical philosophy from the 14th century to 注・シュベグラーの同書は、三六五頁ある。ヘーゲルの部分は、三四三~三六五頁まで。

・同書は開成所や静岡学校が架蔵していた。ただし開成所所蔵のものは、 六頁ある。ヘーゲルの部分は、六五六~六五八頁 アンカット本。

西によるヘーゲルについての最初の講話のなかに、 「……天地万物は皆神のなすところにして

Philosophy-た)にみられる、つぎの文章である。 体ならさるはなし」という文章があるが、これと酷似しているのは、George Henry Lewes 著『列伝哲学史』(A Biographical History of -筆者が所蔵するものは、 一八九三年にロンドンの George Routledge & Sons から刊行されたもの。西は一八五七年版をもってい

(自然は神と一体となり、そして神もまた自然と一体となった) Nature is made one with God, and God one with Nature, p.627

をうけた。フランス兵にしてみれば、町が危急の秋原稿どころの話でもなかった。…… は著述に没頭するあまり、戦いのことはまるで念頭になかった。翌朝、かきおえた原稿を手にして出版社へむかうとき、かれはフランス兵の誰何に 、ーゲルが『精神の現象学』Phänomenologie des Geistes をかきおえたのは、イエナの城壁の下で大砲が咆哮している最中のことであった。

西はかたる――、

その仏兵を食ひ留めしは(侵入をそれ以上におよぶことを防ぎとめる)全く此へーゲルの力なり。 | 千八百六年 Jena なる処の学校の教授なりしか、此時仏の兵 乱 入り来りけるゆえ、その著ハすところの書 (原稿の意―引用者) を携へて避けけり。

にしたようにおもえる この 一節の出所は、 ルイスの『列伝哲学史』の記述のほか、 シュヴェグラーの英訳『簡約哲学史』(三四四頁)にみられる、つぎの章節を参考

crown of his Jena labors again of the place. Amid the cannons thunder of the battle of Jena, he finished "the phenomenology of the Mind" his first great and independent work, the Yet in 1806 he became professor in the university though the political catastrophe in which the country, was soon afterwards involved, deprived him

ある。またそれはかれのイエナ時代の努力の結晶でもある)。 われた。イエナの戦いにおいて、大砲が咆哮しているさなか、ヘーゲルは (しかし、一八〇六年へーゲルはイエナ大学の教授になったが、この国がその後間もなく巻きこまれる政治的不幸のために、 『精神の現象学』を書きおえた。同書はかれの最初の偉大にして独自の著作で ふたたびその地位をうば

そして先に引用したヘーゲルの 「国家観 4 「政体論」に関するような記述の財源は、 おそらく英米の百科事典にある記事を参考にしたものか

一 明治・大正期の文献資料に現われたヘーゲル

もしれない

日本人にむかってヘーゲルの名をはじめて発したのは、 西 周だとすると、その名が本邦において活字となって一般読者の目にふれたのはいつ

のことか。 ヘーゲルの名の誌上紹介は、 明治八年(一八七五)六月のようにおもわれる。

もっとも西には明治四年(一八七一)ごろ起筆し、同六年(一八七三)六月に脱稿した 「生性発蘊」という稿本があり、 へーゲルが散見する。

韓図ノ後、 踵デ興レル日ノ哲家 ここ まこ ニー てっか (ドイツの哲学者 引用者) 非布垤、 酒兒林、 **俾歇兒トス、** 

之ヲ万有皆神学ト云フ、而俾歇兒以上、これ バンティズム きへイゲル 総テ斯学派ヲ指シテ、

\*ベッショ 超理学派・メタフヒシツク 下云上、 所謂ル形而上ノ理ヲ論ジ、いゎゖ

注・『明治哲学思想集―明治文学全集80』(筑摩書房、昭和49・6) より。

やフィヒテやシェリングの名といっしょにヘーゲル 「明六社」 (明治六年[一八七三]創設の思想団体 (俾歇兒) の機関誌 の名がみられる。 『明六雑誌』(第三十八号、 明治8・6) の「人世三宝説 のなかに、 カント



じきまり)ニ帰スルヿ莫シ、中ニモ嚢時できまり)ニ帰スルヿ莫シ、中ニモ嚢時ではます。 欧州哲学上 ゴーロソフィーモラール 道徳ノ論ハ、 古昔ヨリ種々ノ変化ヲ歴テ今日ニ至り、終始同一轍います。 (むかし -引用者)ノ説[王山ノ哲学派、 (おな ク韓 ト図

トランスセンテンタルラマチンワエルニコンフト ワィワト、絶妙純然霊知ノ説、非布垤、 シルリンク 酒兒林、 (中歇兒ノ観念学等ナリ]。

注・ルビの一部、句読点は引用者による。

ヘーゲル哲学の講義者 フェノロサ

この記事を書いたのは、 西 周であった。西がヘーゲルの名を発した第一号とすれば、

第二声を発した者は、東京大学文学部の"政治学教授"として招かれたアーネスト・フラ

ンシスコ・フェノロサ(一八五三~一九〇八、お雇い外国人・美術研究家)であった。フ

政治学のほか哲学や経済学、社会学などを教えた。かれは担当した科目を器用にこなしたが、みずから学びながら教えるといった風

学者ではなかった。当時の学生は、にわか勉強した教師から、受け売り的な講義をうけたようだ。 哲学についていえば、ドイツの哲学書を原文で精密に研究したというより、英訳本などを通じて学んだようである。かれはけっして哲学の専門 だった。

ェノロサは、

東京大学文学部で教鞭をとった―明治十一年(一八七八)から同十九年(一八八六)までの―八ヵ年間の担当科目についてふれると、つぎのよ

うになる。

| 明治13・9・11~ | 明治12・9・11~ |           |          | 明治11・9・11~翌12・7・10論 |        |
|------------|------------|-----------|----------|---------------------|--------|
|            |            |           | 理財学(経済学) | …論理学・心理学(大意)        | [第一年級] |
| 哲学史        | 哲学史        |           | 政学 (政治学) | 哲学史·心理学             | [第二年級] |
| 理財学•政治学    | 理財学·政治学    | 欧米史学または哲学 | 理財学(経済学) | 哲学(道義学)             | [第三年級] |
|            |            | 欧米史学または哲学 | 政学(政治学)  | 哲学                  | [第四年級] |

注 23.5 cm 15 cm 厚さ 3.5 сm 全 应 八四 頁

Modern Philosophy,

from

Decartes to Schopenhauer

and

Hartmann.

By

Francis Bown, A. M.,

London:

Sampson Low, Marston,

and Rivington,

Crown building, 188 Fleet Street.

学史の大意をさずけた。 フ アメリカの哲学者、 + は 来日した最初の年 学生に要点を講述したり、 ハーバード大学教授 (明治十一 年 の第一 の『近代哲学』(一八七七)によったものだった。すなわちつぎに記す書がそれである。 暗記または筆記のテストを課した。 二年級の 「哲学史」 の講義において、 かれの哲学史の講義は、 デカルトからヘーゲル、 フランシス・ボウェン(一八一一 スペンサーにいたる近代哲

明 明

19 18 明

治 17

論理学

論理学·西洋哲学

理財学

理財学

(通貨および銀行論

世態学

(社会学)

理財学

(通貨および銀行論)

理財学

(労力、

公債論

(道徳学、審美学) 租税、

西洋哲学

(哲学史

西洋哲学 哲学·理財学 哲学·理財学

(近世哲学)

哲学史·理財学

社会学·近世哲学

哲学 世態学

(社会学)

哲学・

理財学

哲学·理財学 西洋哲学

(文部省に雇替

政治学、

理財学などを講じたが、

資料に欠ける

治 治

> 19 9

7 11 明 明 明

治

16

9 9 9

11 11 11

論理学 論理学 論理学

治 15 治 14

Seelyeが訳した A History of Philosophy in Epitome, 1856) やジョージ・ヘンリー・ルイスの『列伝哲学史』(The Biographical History of 翌明治十二年(一八七九)の第二年級の「哲学史」のクラスでは、アルバート・シュヴェーグラーの英訳『簡約哲学史』(おそらくJulius H.

Philosophy, 1846)をテキストまたは参考書に指定した。

ろに穴や欠落、誤字などがみられる。 坪内勇蔵(逍遥、一八五九~一九三五、明治から大正期の評論家・劇作家)は、フェノロサが来日した当初-第二年級において「哲学史」を受講したが、ヘーゲル哲学の成立をのべた部分の講述をノートにとることができなかったようで、いたるとこ -明治十二年(一八七九)九月か

Hegel: his philosophy.

Hegel set out in the criticism of Schelling and his pl ..... entirely absolute.

Decartes started out with neumerical ·····

duality, that is, he Considered  $\,$  mind & Matter and God as equally neumereal.

Kant had two dualities.

Real + Ideal Reality, which preceeding

Philosophers had only one reality.

Schel, .....,, .....,, .....,,

Hegel ····· real unity of particular ex ·····

注・早稲田大学演劇博物館が所蔵する逍遥の学生時代のノートより。

フェノロサが主に説いたところは、「ヘーゲルの学」であったという(井上哲次郎談 「日本の哲学教師」『太陽』明治36・11)。

ともあれフェノロサは、哲学の講義において、学問的に

、ーゲル の論理の

- ゲルの弁証法 (否定が否定に、

また否定されるといった理くつ)

Segel, Georg Wilhelm Friedrich. German philosopher. b. 1770; d. 1831.

Hegelianism or Hegelism. 爾學派、

『哲学字彙』(東京大学三学部、明治14) より。

もいえる。 たと思われる。 明 五月、 ーゲルの名がはじめて活字になったのが、 ドイツの 東洋館書店刊)に、 井上哲次郎•和田垣謙三• ヘーゲル思想を説いた先駆者の一人であった。 欧文で「ヘーゲル」(Hegel) 国府寺新作・有賀長雄らが編んだ『哲学字彙』 明治八年 (一八七五) の名と「ヘーゲル哲学」(Hegelism) すなわちフェ 六月だとすると、二度目は六年後の明 ノロサこそ、 (東京大学三学部から刊行 明治十年代にドイツ哲学のタネをまいた最初のひとと のことが出てくる 治十四年 再版は明治十七年
[一八八 八八八一 年 のことであっ

治十五年 『人性論』やカントの (一八八二) ごろ、 『純粋理性批判』について講述し、 フェノロサは第三年級には、 ディヴィッド・ヒューム (一七一一~七六、 第四年級にはおなじくカントの 『純粋理性批判』 スコットランドの哲学者、 およびワレース訳によるへー 歴史家 政

ゲル

0)

。論理学』

を講義した

(『東京大学第二年報』)。

治家)

とずいて"道徳ノ説\*

(倫理、

道義)をといた西洋の哲学者――プラトン、アリストテレス、ベ

の名が出てくる(『東京学士会院雑

誌 第四編 至全 十二月』明治16・3)自 明治十五年十一月』明治16・3)

ーコン、ロック、カントらにつづいて、ヘーゲル(希傑爾)

駱克ロッ 西国ノ理学(哲学)ニ基ヅク者 徳国ノ坎徳トン 希傑爾ゲル 理学二基キテ道徳ノ説ヲ立ツル者ハ、上古希臘ノ布拉多ヒーラ 法国ノ特加爾多デカ 坤篤コン 等ノ名賢大儒輩出シテ説ク所ニシテ(七五頁) 亞立欺度徳アリスト ヲ初トシテ、近代英国ノ倍

おいて、哲学とはいかなるものかについて説き、そのなかでヘーゲルに言及した。 八八四~一八九〇〕までドイツに留学し、ドイツ観念論哲学を研究)は、『西洋哲学講義 四度目は、その一ヵ月後の明治十六年四月のことか。井上哲次郎(一八五五~一九四四) 巻之一』(発兌人 明治・大正期の哲学者。明治十七年~同二十三年 [一] 阪上半七、 明治16・4) の第一節に

独逸ノカント ヘーゲル氏ハ 之ヲ弁証式ニ由リテ 絶対(アブソリュート)ヲ論究スルノ学トシ、ヌ自ラ覚知スルニュ フィヒテ セリング ヘーゲル等ノ諸氏ハ 皆デカルト氏ノ学風ヲ伝フ、即ち形而上学派ノ人ナリ (知覚スル)理性ノ学トス……

(一八八一) 東大における倫理の大本に関する講義を編んだもののようだ (「緒言」)。 おなじ井上による『倫理新説』(出版人 酒井清造、 明治16・4) は、『西洋哲学講義 巻之一』とおなじ時期に刊行されているが、 明治十四年

井上によると、洋の東西をとわず、思想家は性格がかたより、ねじけており、偏狭であり、ひとをばとうしてはばかるところがない。

東洋西洋、 論議一ナラズ、大儒(大学者)小儒、 各分派ヲ為シ、師父ヲ誹謗シ、朋友ヲ罵詈シ、孔丘(こうきゅう、孔子)ノ聖ニシテ異端ヲ排シ、各分派ヲ為シ、師父ヲ誹謗シ、朋友ヲ罵詈シ、孔丘(こうきゅう、孔子)ノ聖ニシテ異端ヲ排シ、

三度目は、これより二年後の明治十六年(一八八三年)三月のことであろう。それは哲学にも

**賢ニシテ** 牛董ヲ嗤フヲ以テ、 其余のあまり 益き偏曲ニ陥リ、 能弁蜂起シ、 遁辞百出ス(三頁)

心理学) 五度目は、 にふれたのち、 翌月五月のことか。 ヨーロッパにおける哲学の沿革に言及した。このなかにヘーゲル 西村茂樹 (一八二八~一九〇二、 明治期の啓蒙的官僚学者) (夏傑爾) は、 「心学畧伝」 の名が出てくる。 のなかで、 "心ノ学" (形而上学、

熱ぜ再興シ ナシテ、 覇結黎、 歐洲ノフェロソフェイハ希臘ニ起リ、 ノ諸大賢アリ、 以テ今日ニ至リテ 窩爾仏、 之ヲ研究スル者ナリ 坎かた 羅馬二八路克勒周、 些爾林、 益く其精微ヲ極メタリ、 夏傑爾、 羅馬ニ伝ハリ、 塞セ 丙ポ 坤ュット 士低瓦多、 西塞魯ノ 希臘ノフェロソフェイニテ初メテ記スベキハ 大列士ニシテ 夫ヨリ瑣克拉底、 西羅馬ノ滅亡ト共ニ消滅シ、夫ヨリ文学晦昧ノ世トナリシガ、 諸大家アリ、 **棃徳等ノ諸名家アリ、** 文学ノ新紀元以来ニハ 是等ノ諸賢ノ人心ヲ論ズルハ、 倍~~ 根、 徳加爾多、 皆全ク心ノ学ヲ以テ一個独立ノ学ト 士畢諾撒、 耶蘇生後一 千五百年ノ頃ヨリ此学 布拉多、亞立斯度徳 休芸模、 萊伯尼子

・由権について論じたくだりに、 藤弘之の 「自由史 草稿第四 (『加藤弘之文書 第一 巻 所収、 其を 他フィ 同朋舎出版、 ヒテ氏併ニ ヘーゲル氏ノ如キハ 平成2・8) に、 性法学派テハアラネトモ 、ーゲルの名が散見する。 たとえば、 天賦の

自

加

晩年の西村茂樹

とい

つ

たものがあるほ

か、

権ヲ主張シ…… 亦同シク天賦 ノ自由

[四条]

「第十九条」

といった一文がみられる。これらの文書は、 明治十七年(一八八四)四月ごろ記したものと考えられている。

鑑』(石川書房)の おける該推理法の適用などについての記事がみられる。未見 明治十七年(一八八四)一月に現われる、 「第九紀 -第三章」に、 徳島県士族・和田瀧次郎によるジョージ・ヘンリー・ルイスの『列伝哲学史』 ヘーゲル伝・ヘーゲルの推理法・純全唯心論・ヘーゲルの論理法・天理・歴史・宗教および哲学に 題して『哲学通

院雑誌 いてのべた中に、カントやヘーゲル 西 周は「人世三宝説 所収、 明治17・5) において、 一」(『明六雑誌』明治8・6)においてヘーゲルの名をひいてから、 (俾歇兒) の名がみられる。 西洋の論理学 (正しい認識をうるために、思考の基準となる方法や形式などを研究する学問) しばらく黙していたが、 「論理新説」(『東京学士会 の沿革につ

然レトモ 古来伝ハル所ノ論理法スラ 韓図俾歇兒等 多少ノ論説モ有リ……

(十九頁)

新移入の思想—唯物論・進化論・不可知論と対決したことで有名だが、同書にヘーゲルの不可知論のことが出てくる 植村正久(一八五八~一九二五、 明治・大正期のキリスト教の指導者、 のち『六合雑誌』を創刊) 0) 『真理一斑』 (警醒社、 明治17·10 は、

蓋不可識論ハ 知識ニ関シタル一種ノ解説ナリ ヘゲル日ク 人若シ之ヲ超越スルニ非レバ 欠点若クハ制限ヲモ覚エザルナリト

シス・ボウェンの哲学書 明 治十七年(一八八四) (底本は Modern Philosophy from Descartes to Schopenhauer and Hartmann, 1877か) を訳し、刊行した。 十一月、 有賀長雄 (一八六○~一九二一、明治・大正期の国際法学者、 東大でフェ ノロサの講義をきいた) は、 フラン

哲学専修 哲学教授 有賀長雄 ぼうえん 訳解 原著

解訳

近世哲学 有賀氏 弘道書院発兌 蔵版

同書の あたかも国をへだてて暮らす父祖のことを思うような気がしたという。訳者は追慕の念から訳業をとるに至ったようだ。 「序」によると、 余の師フェロ ノサ氏は、 ボウェンの高弟であったという。講義のとき、 ボウェンにふれることが多く、 その講話を聞

同書は二十四章まであるが、十九章と二十章が「へぃげる」の哲学(第一部、 第二部)」となっている。未見

明治十七年(一八八四)の晩秋――ドイツ哲学の一般の関心を高めた好著―― -竹越与三郎著『独 哲学英華 完 (報告堂、 明 治 17 11 が刊

(外界は実在するものではなく、認識主体がそう見ているにすぎないという説)

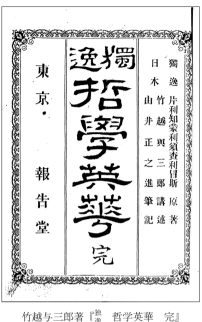
の体系を説いた文章

のなかに、 ヘーゲル(歇傑兌)が登場する 行された。同書において、ドイツ観念論哲学

境ニ際会シ 各派ノ哲学ヲ包容スルノ法ヲ樹ツルニ及ビ 観念学家タル非低子 邪呼尾 包瀑円 須意虞礼兌ノ徒ハルバルト シュェクレル 哲学進行ノ主観的 ノ道ヲ求メ 天地上帝説ヲ保持セル勢麗子 此ノ哲学其ノ大成ノ功ヲ竣ルヲ告ゲシナリ…… 其ノ間 ニ馳駆シ(走りまわる)、遂に万有霊智ノ賢し 其客観的ノ路ヲ執リ (知者) 風雲大ニ哲学界ニ起ツテ 歇傑兒ニ至リ 一個広延ノ方式中ニ 英雄頻りニ講理

枢密顧問官となる)は、 著者の竹越与三郎(一八六五~一九五〇、 在野の学者であったようである。「凡例」によると、つぎの四書を参考にして執筆した。 同 人社、 慶応義塾にまなぶ。『基督教新聞』 『国民新聞』 『世界之日本』 などの記者をへて、 衆院議員

ドイツ国キール大学校哲学博士ナヤーリボース氏著『想考哲学相伝史』(不詳



哲学英華

竹越与三郎著『<sup>独</sup> 哲学 (明治17・11) 筆記

学" 学編纂『学芸志林』(第一六巻、東京大『学芸志林』(第一六巻、 「何ヲカ学問ト云フ」がのっている。 注・ジョージ・ヘンリー・ルイスの『列伝哲学史』のこと。 このなかでヨーロ

の研究方法にふれているが、ヘーゲルの名が出てくる 明治18・5)に、東京大学総理加藤弘之の講演 ッパにおける

徳学理ニ至ルマテ能ク穿鑿シテ ラテス等ノ説キタル道徳学ノ理 先ツ索蹟 (かくれた事実をさがし出す) ノ方法に就テ (学理)ヲ首メトシテ 其沿革ヲ知リ…… 羅馬諸学者ノ論シタルモノヨリ 道徳学ノ一例ヲ挙クレハ 欧州ニ於テハ 中古近世ニ降テベーコン、デカード、 古来希臘ノ大学士アリストートル、 カント、 プラトー、 ヘーゲル等ノ道

学問にむかい、 篇にヘーゲルの名がみられる。著者によると、 末広鉄腸(一八四九~九六、 心理学、 社会の原理、 本名・重恭、 天賦人権説 明治期の政治家・小説家。)が著わした『二十三年未来記』(発兌人 明治二十三年(一八九〇)の帝国議会に立たんとする者は、 最大幸福、 優勝劣敗などがどうのこうだといっている、という。 しごとを放きし、 髙橋平三郎 いたずらに高尚なる 明 治 19 6 の下

を成就スベシト確信セラル。(五十二頁 此ノ人ヤ ヘーゲル、 カントノ門人トナリ ダウイン、 スペンサアノ徒弟トナランコヲ希望シ 而シテ天晴レ 哲学上ノ議論ニ因リテ 政治上ノ改良

中江兆民 (一八四七~一九〇一、 明治期の自由民権思想家) 0) 『理学鉤玄 全 (集成社) 明 19 • 6 は、 一種の哲学概論であるが、 第一

巻

・ヘツジ氏著『日耳曼芸文誌』(不詳)

テン子マン子著『哲学史総要』(不詳)

レウ井ス氏著『哲学紀伝史

第九章の「論理」のなかにヘーゲルの名がみられる。

是ヲ以テ後世日耳曼ノカント、これ も こうせいドィッ 論理 フ 学ペ ハ 終ニ之ヲ理学 (哲学の意 ヘーゲル ノ徒モ亦皆之ヲ論道セリ(七〇頁) 引用者) 科中ニ列セサルヲ得スシテ (アリストットノ垂示セシ (おしえしめす) 所アリストットノ垂示セシ (おしえしめす) 所 確乎トシテ易フ可ラス

(第三二巻・第三三号、 明 治19 7 0) 翻訳 (「哲学の定義」 英学科得業生 佐竹時之助訳)ハルバアト・スペンサア原著) ーゲルの名が出てくる。

、徒ト与ニ 英国学者ノ所謂哲学ナルモノヲ見 近代ニ行ハル、 哲学ノ概念ヲ相比較スルモ 其ノ依ツテ得ル所ノ結果 卑浅ナルヲ(考えがあさはか)譏笑ス(そしりあざけり笑う。

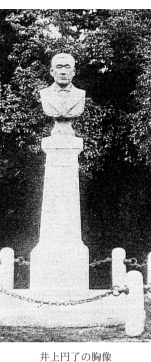
はなり 敢テ上ニ異ナル所ナキヲ看ル 彼ゕ . アシエリング、 フ#ヒテ等ノ徒 ヘーゲル

訂正増補して本にしたものである。 基礎をあたえようとした)の『哲学要領 井上門了(一八五八~一九一九、 明 治期の仏教哲学者。 編前 (哲学書院、 哲学館 明 治 19 [現·東洋大学] 9 は、 著者が東京大学在学ちゅうに、 の創立者。  $\exists$ パ 0) 観念論哲学を利用して、 『令知会雑誌』に毎回寄稿したものを 仏教に哲学的



明治26年[1893]ごろの加藤弘之

中江篤介著『理学鉤玄 全』 (集成社、明19・6)。[筆者蔵]



ーゲル氏(Hegel)ハー千七百七十年ニ生レ

一千八百三十一年二死

IJ IJ ス 氏ハチュビゲン弁エナ大学ニ学ヒ 一千八百六年エナ大学ノ教授トナ 千八百三十二年以後続々世ニ著ハル 千八百十八年伯林大学ノ教授トナル 氏ノ哲学全集ハ十八冊ヨリ成

同書は、 緒論・東洋哲学総論・中国哲学・インド哲学・西洋哲学総論・ギリシャ哲学 (第一、第二) • 近世哲学 (第一、第二、第三)・結論など

から成るのだが、

「近世哲学」(第三)において、ヘーゲルの哲学について説いている。

点を指摘して非難する)所ナキニアラス(一一〇~一一一頁 第五十八節 ヘーゲル氏ノ哲学ハ 実ニ独国哲学ヲ一統ス(一つにまとめる-- 引用者)ト云フカ如キ勢アリト雖モ 其論猶ホ一点ノ間然スルキのろんな

欠

る) (一一〇~一一一頁 ヘーゲル氏ハ カント氏ノ哲学ヲ承ケテ(迎えて) 之ヲ智力ノ上ニ大成シ ショッペンハウェル氏ハ之ヲ意志ノ上ニ大成スルノ別アリ (ちがいがあ

洋の近世哲学と東洋哲学にもふれていることである。 本書の「第五段(章) 井上円了著『哲学要領 西洋哲学」に、ヘーゲルのことが出てくる。 前編 (四聖堂蔵版、 明治19・9)は、哲学入門書である。"要領"とは、かんじんな所の意である。本書の特色は、 著者は古今東西の哲学を論ずることによって、哲学ぜんたいの大要をつたえようとしている。 西

歇傑爾氏ノ哲学ハ 非布底、 舎倫両氏ヲ統合シテ起リ……(七五頁) 宙万物の成立する原理を思想する学問という。

次ニ歇傑爾氏ハ 舎倫両氏ノ説ノ短所ヲ補フテ 一層ノ完全ヲ与ヘタルモノナリ(九九頁)

組成セリ(一〇〇頁) 此論法 (三段論法 引用者) ハ 韓図氏ニ始マリ 非行に、 舎倫両諸氏相伝へテ 歇傑爾氏ニ至リテ大成ス 歇傑爾氏ノ哲学ハヘーゲル 終始皆此論法ヲ以テ

『中央学術雑誌』 (第四 一号、 明 治 19 11 0) 「近世哲学 (接前号)」において、 三宅雄二郎はヘーゲルの名をひいている。

いわゆる哲学なる物を大に隆盛ならしめたる功あり(二八頁) 第十七世紀の英国に於ては、 浅薄の論説も時ありては 学問上に非常の影響を及ぼすを得たるなるへし ヘーげる言へらく ベーこんは英人の

之友 浮田和民 第六号、 (一八五九~一九四五、 明治20・7) に、 悪党論があり、 明治・大正期の政治学者。 このなかでヘーゲルの説をひいている。 雑誌 『太陽』 の主幹、 のち東京高師教授をへて早大教授)の 「英雄崇拝論 『国民

独逸ノ哲学家ヘーゲルノ説ヲ聞クニ、 世ニ悪人ノ存スルハ 其ノ悪ナルガ故ニ非ズ、悪人ト雖モ幾分カ善ナル所アルニ因レリ……

三宅雄次郎、 『哲学汎論』 嘉納治五郎、 (哲学書房、 明治20·10 徳永満之、日高貫二らが、それぞれ分担執筆したものである。 は、 帝国大学文科長・外山正一、前大学総理・加藤弘之、 および大学卒業者 井上円了、 坪井九馬三、

同書は、 「序」によると、英語の philosophy は 総論・心理哲学・倫理哲学・宗教哲学・教育哲学・西洋哲学小史・哲学道中記などについて説かれており、一種の哲学入門書である。 「理学」または「経学」と訳すべきものという。哲学とはなにか。それは一般の原理を考究するもの、

「哲学定義」を執筆した徳永満之は、ヘーゲル哲学をつぎのように要約している。

(第十九) へーゲル氏 哲学は均同及不同の均同なり

又 哲学は絶対の弁証的化醇(雑多なものを整理して組織的にする意か - 引用者)を研究する学なり

哲学は自己容包的理性の学なり

又

『哲学会雑誌』 (第一三号、 明治21・2) 0) 「雑録 西洋哲学小史(接前)」に、 三学派(メガラ学派、 シリン学派、 シニック学派 のかたよ

った説を非難したヘーゲルのことが出てくる。

(四七頁

『日本大家論集』(第九編) 明治21・2) に、 西周が執筆した「論理新説」がのっており、そこにヘーゲルの名がみられる。

然レトモ 古来伝ハル所ノ論理法スラ 韓図 俾歇兒等多少の論説モ有リ

嵯峨のやおむろ(一八六三~一九四七、 本名・矢崎鎮四郎、 小説家・詩人。 転変辛酸の人生をあゆんだ) 0) 『無味気 全 (駸々堂本店、 明治

21・4) に、ヘーゲルのことが出てくる。

在校中余の最も好んで読みし書籍は 遠きは「ソクラテス」より 近きは「ヘーゲル」に至る古今の哲学なり…… (一〇四頁

『日本人』 (第七号、明治21・7) に、志賀重昂は「大和民族の潜勢力」の一文をよせた。このなかで寄稿者は、 ヨーロッパ、アジア、アメリカ

たり、 の諸国がロー かって野猪(いのしし)を追った、 マの威勢に圧倒され、 自国を軽視し、 その国粋をすて、 開化を輸入し、 ローマにならおうとしている、とのべている。このときにあ

彼の北狄 (北方の蛮族) 日耳曼民族中に苟んにドイッ 他日のギュエテ、 カント、 ヘーゲル、 ビスマルク等を産出するを所期せし (きたいする) 者おらんや、

という。

ルが出てくる。

『日本人』(第八号、 明治21・8) 0) 「雑報」に、 「理学宗の駁撃」 (おもな哲学者の意見を非難する意) といった文章があり、このなかにヘーゲ

## 理學宗の駁撃

氏は末段に到りて曰く「蓋し新に一派の教系を造り出すはカント、 頃いじっ 派の論を唱へ得ると雖も、 (ちかごろ)独逸人ドクトル、 他の尋常一様の学者に在ては、 ヘーリング氏なる者は 社友杉浦重剛氏弁びに社員菊池が唱道する処の所謂 世人は之れに自己の意見を述ぶるを許さず」と、咄々 フィヒテ、 ヘーゲルの如き大家にして初めて彼のスピノザ、 「理学宗」 (いやはや) 奇怪なる言辞なる哉。 なる者の哲理を駁撃したり、 プラトの糟糠を甞めず、

ちかごろ日本においてはようやくドイツ学が盛んになり、よろこびとするところである、という。 ぬ書物があり、 『日本大家論集』 それを選択する必要があるという。 (第 五編、 明治21・8) のなかに、 ついでその著書がどこの学派に属するものなのか、 独逸国大学博士・リヨースレル述の 「独逸学方針」といった小論がある。 しかし、 識別せねばならぬと説いている。 学問の道にすすむとき、 執筆者によると、 読まねばなら

哲学の分野で必読のものは、 カントの "法学の形而上の原礎"(一七九六)、フィヒテの自然法(一七九六)などのほか、 ヘーゲルのつぎの書で

あるという。

雑誌 注 ・カタカナ表記のドイツ文は Grundlinien in der Philosophie des rechts oder natur und Staatswissenschaft in Grundrisse(一八四○年)であろう。 (江藤義塾学会、 第一号、 明治21・8)の 「論説 -吾輩ノ安楽国」に、ヘーゲルのことが出てくる。

の勇士 大いどう -ともに春秋時代のひと)モ (正しい道--孟賁と夏育ら五人の臣)ノ勇モ 引用者) ハ古ニアリ カント、 ヘーゲルノ学モ 弄疾良平 快楽ノ勇モ 黄金世界ハ唯後ニアリト云へバ 三王 丘 且ノ聖 快楽ノ快楽タルヲ得ス…… (未完) (漢の高祖の謀臣、 知略に長じていた) (孔子) モ 陶朱倚頓ノ富 ノ知モ 端嬰隨酈ノ弁モ (大金持であった陶朱と倚頓 貫育五子 ・(大力

つづいて『学』(第五号、 明治21・11) 0) 「雑評 東京與論新誌」に、 ヘーゲルの名がみられる。

今日に至っては ヘーゲル等の碩学起りて 唯物論にも非ず ベイン スペンサー氏等のあるありて 共に皆唯物論を唱へ 大に彼のデカート流の反対に立てり 而して日耳曼の如きは 云ばとて又従来ノ唯心論にも非ずして 一派の哲理を◯◯」起するに至りたり……

いる。 11・7)といった記事があり、このなかで執筆者は設立者新島襄(一八四三~九〇、 『日本人 学問上の原理や理論をまなぶとき、"推理の自由"(正しい判断をみちびく思考の自由)がなければならぬ。 政治、 第十六号』(政教社、 経済、 法学、 文学、哲学について学びながら、 明治 21 · 11) に、 杉江輔人の「同志社大学設立旨意書を読で所感を記す」(全国のおもな新聞雑誌に発表 一方でキリスト教を尊信せねばならぬ、 明治期のキリスト教の代表的教育者)の考えに異議を唱えて というのは理にかなったものでない 学問研究に自由をみとめないとすれ

ば、

ESSINS BY EMINENT WRITERS IN JUNEAU

哲學

東

鐘 曉

合本第2集』

工學宗教

洋

阪

大家論説

(明治21・11)。[筆者蔵]

館

『哲学会雑誌』(第二七号、

『東洋

ヘーゲルは必ずしも則とるに足らず(手本とするに値しない -引用者) ……

『ESSAYS BY EMINENT WRITERS IN JAPAN 東洋 大家論説 合本第二集』 ](大阪暁 鐘は 館 明 治  $2\overline{1}$ • 11 は 政治・経済・法学・文学・哲

(小論)

をあつめ、本にしたものである。

学・理学・医学・宗教・教育など、各分野の著名人の評論

だやみくもに空想して、 明治十五年
[一八八二] 東洋学会総会」 井上哲次郎の (明治三十年 [一八九七] 九月か) に出席した折、 維納府に於て鳥尾中将と共にスタイン氏を訪ひ東西哲学の異同を論ず」のなかに、 種々雑多の説を構築するので、井上と論争になった。 旧憲法起草調査にきた伊藤博文に憲法・行政法をおしえた)を訪れた。このときヘーゲル学派に属するシュタインは、 ロレンツ・フォン・シュタイン(一八一五~九〇、ドイツの法学者・社会学者。 ヘーゲルの名がみられる。 井上は第七回目

はなはだしいものとして、井上は中国やインドの弁証哲学の例をひいて反駁した。 シュタインは、 いった。 東洋哲学には論法 (論を展開するしかた) なく、西洋哲学はみな論理的に発達したものばかりである。 これは誤びゅ う

『哲学会雑誌』 (第二三号、 明 21 • 12 0)

西洋哲学とて皆が皆まで論理にて推論したるに決して之なく

君の奉ぜらる、

ヘーゲル氏にさへ

論理の合はざるものあり……(一二二頁

くへーゲル派の一人と見倣すべきにもあらず」(六九八頁)という。 ものである。プラントルの哲学思想はすくなからずへーゲルから来ているが、「全 (一八二〇~一八八八、ドイツの哲学者、 イネ・ツアイトウング』紙に載ったカルル・フォン・プラントル Karl von Prantl ミュンヘン大学教授) 「雑報」 は、 ミュンヘンの の訃報を紹介した

政治や法律が多いという。 ての記事がある。それによると、 いま文科大学の哲学の専任教授としてブッセ氏がいるが、 ちかごろドイツの学風が大いに輸入伝来したが

明治2・3)の「雑報」に、「日本哲学ノ現況」

につ



前大学教授米人フェノロサ氏は

ヘーゲル派の学風を帯べり(一六四頁)

『哲学涓滴 完』 (文海堂、 明治22・11)。 [国立国会図書館蔵]

文學言宅雄二郎著 東京 文海堂發行

られる。 大学教授) イツの哲学者、東大のお雇い教師として明治二十年[一八八七]来日。のちハレ 雑誌であるが、 『学林』(一巻・一号、明治22・10) の論説 同誌の第一号にルードヴィヒ・ブッセ(一八六二~一九〇七、ド 「道徳哲学論」 の邦訳がのっており、そこにヘーゲルの名がみ は、 独逸学協会の機関誌として創刊された

は『哲学涓滴・ かかれた哲学入門書 (二六○頁ほど) という。 評論家、 三宅雄二郎(ペンネームは 東大でフェノロサの講義をうけた)は、北陸・金沢のひとである。 完』(文海堂、 "雪嶺"。一八六〇~一九四五、 明治22・11)を著したが、この書は哲学史書風に 明治から昭和期 かれ 0)

「凡例」によると、「本書は多くの材料を

シユウェグレル クノー、フォシエル

> 派のひとという。 同氏はロッツェ(一八一七~八一、ドイツの哲学者、のちベルリン大学教授)学

の『近世哲学史』十巻)を利用したということか。 Fischer(一八二四~一九〇七、ドイツの哲学者。イエーナ、ハイデルベルク大学で教鞭をとる。ヘーゲル哲学の研究を通じてカントにもどった) をのこした)の『概略哲学史 ——概要への手引』Geschichte der Philosophie im Umriss, Ein Leitfaden zur Übersicht やクノー・フィッシャーKuno

全的とあり、 『哲学涓滴 さらに四章にわかれている。 全は、 第一部 緒論·第二部 独断法の哲学・第三部 懐疑法の哲学・第四部 批判法の哲学から成る。 第四部 第三篇は、 純

第一章 ヘーゲル

第二章 理法学 (論理学のこと)

第三章 万有哲学(自然哲学のこと)

第四章 精神哲学附結論

三宅は「ヘーゲル」において、その略伝を叙したのち、 その哲学についてしるしている

用者)、 カントは主観 物体の地位を回復し、 各観の関係を明瞭にせざりしが、 ヘーゲル純全 (純然の誤りか。まじりけのない意)の観察を為して思想と宇宙とを合同し得たり。(二○八頁 フ\*ヒテ主観的に考究して 万事を自己に基かしめ、 シエリング客観的に尋繹して(ひきだす 引

みちびいたもの。 つぎに論理学でいうところの三段論法 このばあい、 Aは大前提。 (syllogism Bは小前提。 À Cは結論。 「すべての人は動物である」、B 大前提・小前提から結論をみちびきだす推理法)について、三宅はつぎのよ 「Aは人間である」、C「ゆえにAは動物である」を

三断法 (三段論法のこと・ -引用者) とは、 カントに始まり、 フヰヒテ、 シエリングに及て啓発し、 ヘーゲルに至て大成せる者なり。

路ナキモノデアル 彼ノへーゲルガ試ミタル如ク、論理的ノ法則ニ依リ、事実ヲ引キ出サウトスルハゕ \_\_\_\_ 到底出来ベカラザル事デアリマシテ、事実ハ経験ニ因テ知ルノ外、

ると、ドイツの哲学には大きな流れが二つあるという。すなわち 『学林』(第一号、明治22・10)に、谷本(富(一八六七~一九四六、明治・大正期の教育学者)は、「独逸哲学ノ状景」を寄稿した。かれによ

大学派の哲学……大学教授が両手でささげもち、講演するところの流派。

非大学派の哲学……在野の哲学者が、説いて広める流派

ゲル、ハーバードもそうである。 そんな価値があるのか、かれらはカントを信仰するだけでなく、その学説を非のうちどころのないものと評している。もちろん、フィヒテ、ヘー しらであった。非大学派は、哲学教授が哲学をじぶんの職業とするような路をえらばず、哲学をもって身を立てようとする人びとである。どこに ショーペンハオア(一七八八~一八六〇、ドイツの哲学者。ベルリン大学の私講師となるが、在家のまま一生をおえる)は、非大学派哲学のか

ヲ 白玉ノ微(白い美しい玉に欠点がある) 瑕ナリト評セリ、況ンヤフヒテ、ヘーゲル、ハーバート等ヤ…… (六○頁) 尚且ツ其教授タリシ

フヒテにつづいてヘーゲルの名とその著書名が出てくる。 また『学林』第二号、 明治22・11) に、 リヨースレル述の「独逸学方針」といった小論があり、この中でよむべき書名をあげている。 カント、

ヘーゲル 法理学人基礎 一名 天理学術言論[一八百四十年](二四頁)《ルンドリョインデルトロソセ・デズレレッ・ラーデルナトゥル・ウンド・ステーツ・サカト・フト・イムグルントリッセ

学にふれ、つぎのように記している。 また同二号には、 谷本 富の「独逸哲学ノ状景」と題する論文があり、このなかに何度かヘーゲルの名前が登場する。谷本はこんど大学派の哲

大学派ノ哲学ノ中ニモ 亦幾多ノ門派アリテ立テリ、 カント、 ヘーゲル ヘルバルト、 ハ勿論 シライエルマツヘル、 クラウゼベ子ケ、

弟子ヲ有セリ…… (四五頁)

テ、 知ラス識ラス、人智ノ限界ヲ超越シテ犇馳(かけまわる)スルコアリ、 経験ニ基キテ思弁スルヲ為サス (経験のたすけを借りずに、 (四六頁 純粋思惟だけで構成する認識)、 却テ推想ヲ先ニシテ 経験ヲ後ニスルヲ以

美術論に文句をつけたものである。このなかにヘーゲルのことが出てくる

明治22・6)に掲載された「森林太郎君に横鎗を呈す」(丸山通一)

は、

鷗外が

『国民之友』

(第五〇号) に発表した

『女学雑誌』

(第一六六号、

三位一体 (父=天の神、 子=キリスト、 聖霊の総称) 論にも取り処あり ヘーゲルの如きは特に之れを珍重す 余も森君の美術論よりは明かにして

而かも面白しと信ず。

『国民之友』(第六〇号、 明治22・8)に、「多学の獘乎、無学の獘」といった小論がのっている。書き手によると、こんにちの人は学問に酔い、

たべあきているという。 人は学問をもてあそんでいるという。しかも、学問にたいしてまじめでなく、忠誠をつくしているわけでもない。 人は哲

学者のように、-

カント、ヘーゲルの如く 一生を哲学の為に犠牲とせんと欲する者にあらず、……

村上専精(一八五一~一九二九、明治・大正期の真宗大谷派の学僧。のち東大の印度哲学の教授となる)の『日本仏教一貫論』 (哲学書院、 明

治23・1)に、ヘーゲルの名が出てくる。

注・「第八音」一〇九頁。

彼等は之を行ふ者にあらす、……

あまり、 『哲学会雑誌』(第三五号、明治23・2)にのった「雑録-完』(文海堂、 英仏の哲学を排斥しすぎた、といった書評(高橋五郎筆 明治22・11)が好評であったことを異とし、英独の哲学の特徴を指摘したものである。記者によると、三宅はドイツ哲学を鑚仰する - 独逸哲学と英国哲学」は、ドイツ崇拝病に感染したとみられる三宅雄二郎の著書『哲学涓』 『国民之友』第六八号所収)を紹介している。そしてつぎのようにヘーゲルにふれ

三宅氏は其著書の中に 西洋近世の哲学の学脈を叙し来りて 筆をヘーゲルに絶たれたり 是れ蓋しヘーゲル派の学者が云ふ如く 哲学はヘーゲルに

終わるとの意か……

た。

滴き

『福音週報』(第四号、 神に帰したものだという。われわれ人類の性質を反映したものだという。いいかえると―― 明治23・4)の「教理 -神の性質を諭す」は、神の性質とはなにかについてのべたものである。神の性質とは、 人間の性質を

ヘーゲル等より 近世に至りてスペンサー等の唱ふる処なり

同号に載った谷本 富の「鉄拳居士に答ふ」は、『哲学会雑誌』(第三七号、明治23・3)に発表した三宅雄二郎の「哲学涓滴を読む」の続編の

ようなものである。谷本は三宅を評して「ヘーゲル派を好むの学士なり」(一二三頁)といっている

ならって、思想運動を開始したのがその発端という。しかし、ナポレオンとの戦争により反動が生じ、政府は哲学を危険視した。 十八世紀末から十九世紀初頭にかけてのことという。フランスの百科全書家(十八世紀フランスにおける『百科全書』の編纂者および執筆者)に 『日本之文華』(第八号、明治23・4)の論説に、「文学者の技価」と題するものがあり、修行によって奥深い道理さえきわめることができれば、 しかし、一八三○年ごろから哲学がふたたび芽をだしはじめ、「ヘーゲル先づ魯国学者社会の偶像と仰がれたり」という(一一七頁)。 『哲学会雑誌』(第三八号、明治23・4)の「雑報」に、「ロシア哲学の概況」をつたえる小文が載っている。ロシアにおける哲学のはじまりは、

然らは即ち釈迦、 クリスト、 ヘーゲル、 カント (中略) 是れ絶生 (ひじょうにすぐれた--引用者)の文学者なりとはいはざる可らず、

文学者といえるのか、と疑問を呈している

胸のなかでは、スペンサーはスペンサーと争い、カントはカントと争っているという。そして―― 『少年園』 (第四○号、 明治23・6) に、「流行に解脱す」の小文がのっている。記者によると、多くの学者が消化できない図書館を飲みつくし、

ヘーゲルはヘーゲルと争ふこと、宛も背に置かれし弁慶の七道具が使手なしに互に刃傷するが如く……

という。

近世哲学者は、

むかしの哲学者が使ったむずかしい用語を説明する必要があるという。

スピノザは用語にいちいち注をつけたが、カントほどではないという。そして-

、ーゲルは文章を難渋にて(すらすら読めない)用語を明にせざる為に 今に至るまで解す可らざる所あり



森鷗外

という。

志からみ草紙』(第一四号、 明治23・11) に、 鷗外は「答忍月論幽玄書」 の一文を寄

せているが、このなかにヘーゲルの名がみられる。

詩賦を著しやと。彼等は実に美術的価値あるものをば作らざりしなり。 西行、老子、荘子、カント、 ヘエゲルは、曾て何の彫刻をなし、 何の絵画を作り、 何**、** の、

『学林』 (第十二号、明治23・12)の「独逸の審美学」は、ドイツの文学者や哲学者にしても、美術や美について論じなかった者はいない、

う。

まで皆な美を論せさるはなし カントよりしてフヒテ、ヘルバルト、 シェリング、ゾルグル、 ヘーゲル、(中略)ショツペンハウエル、キルヒマン、ハルトマン及びロッチエに至る

を生んだという。 〜一九○三、イギリスの哲学者)は、ドイツやフランスにおいてもその名声に及ぶものはないという。その著作は世界各国で訳され、 『国民之友』(第一〇四号、 明治 23 · 12 0) 「雑録」に、「ヘルベルト、スペンセル」の小記事がみられる。ハーバート・スペンサー(一八二〇 数多の学徒

或は種々の結社 (団体)を設けて之を研究する者あるは事実にして、ヘゲル、 コムト以来斯かる勢力ある感化を及せる者は嘗てあらざるなり

大西祝の「倫理攷究ノ方法幷に目的」(『哲学会雑誌』 (第四七号、 明治24・1)に、ヘーゲル哲学のことが出てくる。

シ来タルハ 方二於テハ 彼ノ経験主義ト称スルモノナリ 諸般ノ科学ノ進ムニ連レ 又一方ニ於テハヘーゲル風ノ哲学ガ ソ ノ 声ぃ 価か (世間の評判) ヲ損スルニ連レテ 近来マスゝゝ勢力ヲ増加

としばしばいっていたという。 弁 証 法とはいかなるものかを知る必要があるという。 中島力造(一八五七~一九一八、 弁証法」(七一二~七二二頁) を発表した。 明治・大正期の倫理学者、 中島によると、 弁証法はまことの哲学研究の方法だという。 東大教授) ヘーゲルの論理哲学をじゅうぶんに理解するには、 は、 『哲学会雑誌』 (第四八号、 ヘーゲルは他に真正の哲学研究の方法はない 明治24・2) 0) か 「論説」 れの論理学を熟読

清沢満之(一八六三~一九○三、 明治期の真宗大谷派の僧 0) 「宗教哲学」(真宗大学寮 明治24・9述) ヘーゲルの三段論法のことが出て

くる。

((三段法)) 、ーゲルノ三段法テハ 少シ説明カ付ク、 即先一ノ正ト云モノアリ、 夫ニ反ト云モノ又生スル、 其正反カヨリテ合ヲ起スト云、

中島力造

「ス ples 氏 必 ペ 要 ノ Logik ヲ熟讀 ナ  $\frac{9}{1}$ ۲ 一氏 等 進化(Evolution)ト ノ進 化 辨 的 證 (Dialectic) 哲學ナ ル氏 充 ) 分 論 如 理 何 å 會得 的 如 ナ 哲 何 n 學 スル 事 ナ チ n 事 充 n ナ 4 仝 チ Ť 會 明 氏 中 , 知 チ 島 First Princi-明 ス 力 知 事 造 ス n 必 事 仝

斷 究 ヌ 言 中島力造の論文「『ヘーゲル』氏弁証法」。 (『哲学会雑誌』第48号,明治24・2) より。

0 ^1 ス 方

氏

辨

證

法大

意

n 法 否

所

¥

チ IV

决 =

重

問 n

ŋ 7

Œ

ナ

n

哲

硏 理

辨

證 n

法

與

理

ャ

否

<u>۸</u>۲

I 法

ゲ

瓦

哲學

具

ŋ ナ

他 判 氏

眞 ス

Œ

哲

學 大

硏

究

方 題

法 +

ナ

3/ 辨

ŀ 證

1 具

浜

,

屢 學

k

おいて、ローレンツ・フォン・シュタイン Lorenz von Stein([一八一五~一八九○] ドイツの政治学者、ウィーン大学教授)の一周忌にあたっ て講演した。その講演筆記を「スタイン先生の一周忌」と題して『六合雑誌』(第一三二号、明治24・12)に発表した。 金井延(一八六五~一九三三、明治・大正期の社会政策学者、東大教授)は、明治二十四年(一八九一)十一月二十八日――「日本郷会堂」にの言語の

金井はシュタインがザクセンワイマールのエナ大学に入学し、哲学と法律をまなんだといっている。

氏の学風を顕して居る所が大変見へるのです。 -殊に哲学に於ては 有名なるドイツの哲学者へーゲルの学説に感心いたして大いに影響を蒙った、スタイン氏の著書に依って見まするに ヘーゲルージ

と語っている。

実験心理学派学説一班」に、ヘーゲルの名がみられる。

『教育時論』(第二四七号、明治25・1)の「理科 哲学

以テ一方ニ於テハ、フィヒテ、セリンク、ヘーゲル等ノ唯心派…

おもに宇宙万物の玄理 『城南評論』 (第一号、 (奥深い道理)をまず研究したという。 明治25・3)の 「荘学発薀」のなかに、ヘーゲルの名が出てくる。記者によるとヨーロッパ哲学の工夫(方法)をみると、

は テガルト、ライプニッツ、フェフテ、セーリング、カント、ヘーゲル、ショツペンハウエル、 形而上(精神的なもの)の理学(哲学)を唱道して、其他を軽忽(ふかく考えない)にすばいじょう ロック、ヒューム、スピノサ、ミル、スペンサー等多く である。しかし、

『文語学 志からみ草紙』(第三〇号、 明治25・3)の「山房論文 其十一 早稲田文学の没却理想」に、ヘーゲルの名が引かれている。

|エゲルもまた衆哲学派の立脚点に比較的の権利を与へたり。これ等も逍遥子(氏)が[\_\_]に似通ひたるところあらむ。

オーガスチン・バウムガルテン・カント・シェリング・ヘーゲルなどの「美」の解釈について述べたものである。 『早稲田文学』(第一四号所収 明治25・4) 0) 「雑録 -美とは何そや」(尾原亮太郎) は、 ソクラテス・プラトー・アリストートル・セント、

表はる。(中略)美術は形と体との調和せるものなり。…… 氏 (音若くは色) に依りて宇宙精霊の表現するものとし、 (中略) 美は自然に於て見るへしと雖とも殊に美術に於て

録」に、「老子を読む(上)」(天地子)を発表した。このなかでヘーゲルを引きあいに出し、老子(周代の思想家、 星野天知 (一八六二~一九五〇、本名慎之助) 明治から昭和期にかけての評論家・小説家)は、『女学雑誌』 (第三一二号、 道家の祖)と比較している。 明 25 • 4) の「雑

而して此の老子が生涯の大激励たりしものは 老子は大哲へーゲルに最も似たり、 而して又ペーゲルに最も異なるの点多し、 実に政治界にてありしなり。 彼れヘーゲルが大哲理を発見したるの大刺戟に 実に宗教界にてありし、

それを否定するひとがあるという。理想があるという人は、 『教育時論』(第二五四号、 明治25・5)の 「理科 哲学―一元論ト二元論」に、ヘーゲルが何度か顔をだす。宇宙には理想がある、という人と、 一元論者(ただ一つの原理で、 宇宙の問題のすべてを説明しようとする考えのひと

宇宙ヲ理想ノ変相 (顔やすがたをかえる)ナルガ如クニ説明スレバ、ヘーゲルニモ似通ヒタランカ。

稿したが、このなかにヘーゲルの名が出てくる 『哲学雑誌』(第七巻・第六四号、 明治25・6) に、 大西祝は 「形式的論理学ノ三段論法 因明ノ三支作法 并彌兒ノ帰納則ヲ論スならばヘーゲル きのうそく (第一)\_ を寄

彼ノ一時最大最後ノ哲学者トマデ云ハレツルへーゲル出デ、西洋ノ論理学ニー大激動ヲ与ヘシハ隠レモナキ事実ナリ(二六頁)。

『亜ヶ畑 亜』 (第五八号、 明治25・9)の 「綱―三宅君の我観を読む」 (得能文) に、ヘーゲルのことが引きあいに出されている。

は 君のメタフヒジックは、全くハルトマンなりと云ふ可し。(中略)又た、此世界が必ず遂に無意識の境に至るべきや、否、ない。 ベルケレー(バークレー、アイルランドの哲学者)の如き一箇人的観念なるか。或は、ヘーゲルの如き普遍的観念なるかを明示せず。 を説明せず。又た、 観念と

明治二十年代――日本においては、美学の研究の歴史はあさく、訳述にしても、中江兆民が訳した『維氏美学』(上下=明治16・ 11 同 17 • 3

文部省編輯局)のほか、『対論 志からみ草紙』の論文があるだけであった。

東京府下の書店をめぐると、まれに「原本のハルトマン又ロツチエ、ヘーゲルが美学の英訳」があったという(「文界 彙い報う 美学講義」 『早稲田

文学』第二六号、明治25・10)。

『哲学雜誌』(第六八号、 明治 25 10 0) 「雑録 -文壇に於ける平等主義の代表者『ウォルト、ホイットマン』Walt Whitman の詩について」

(夏目漱石)に、ヘーゲルのことが引きあいに出されている。

ある)か咏じ出せるを嘉みする(たのしむ)者なり 余は只「バイロン」の厭世主義を悲しんで「ホイットマン」の楽天教を壮 (勇ましいこと) とするのみ 又其「ヘーゲル」を読んで(……英文が四行

学派) Hegel, 1865)こそ、英語でヘーゲルの哲学を講じた最初の書であった。 ドの哲学者) 『哲学雑誌』(第六九号、 という。イギリスにおいて、 であった。それ以前にも多少ヘーゲルを研究した者がいないでもなかったが、スターリングの『ヘーゲルの秘密』(The Secret of 明治25・11) に、 読書界にヘーゲルを紹介したのはジェームズ・ハチソン・スターリング(一八二〇~一九〇九、 中島力造は講演筆記を発表した。題して「英国新カント学派に就いて」(これは別名・英国ヘーゲル スコットラン

から詰らぬものと看做して研究をしなかつた」という。 っさいの精神に富み、 ーゲル哲学の特殊なる点は、 無形のことを考えるのを得意ではない。だからかれらの哲学は、 弁証法であるが、 イギリスのヘーゲル学派は、 この論法についてあまり研究しなかった。 経験学派に流れる傾向があった。だから「ヘーゲル杯は頭 由来イギリス人は、

の弁証法、 て論じている。 前掲誌 (第六九号、 老子・荘子・淮南子 明治25・11) (古今の逸話などについて、老子思想を中心にまとめた書 の 「雑録」に、「ヘーゲルの弁証法 (Dialektik) ト東洋哲学」 -二十一巻)とヘーゲルの弁証法とのかかわりについ (園田宗恵) の小論がのっている。 ヘーゲルとそ

「ヘーゲル」 ノ頭脳ハ 論理器械ナリ 宇宙ノ万有(すべて)ヲ執テ 以 ラ テ 之ヲ論理上に推究シ (推しきわめる) 出セリ

有名なヘーゲルの弁証法は、 かれの発明によるものでなく、古代ギリシャのエレア学派に由来するものという。 ヘーゲルの名がみられる。不知庵こと内田魯庵

明治25・11)にのった「不知庵主人の文学範囲及び定義を異む」に、

八六八~一九二九 明治期の評論家・小説家) が、 さいごにたよったのは、 目的理想だという。 そのためかれは古今の詩巻や哲学書をおなじ箱の

底に入れて葬ろうとしたという。

『城南評論』

(第九号、

かれの言にいはく カントの純理論 ヘーゲルのロジック、 沙翁の戯曲 カアライルの論文皆文学世界の生産物となすを得べしと……

『文 論学 志からみ草紙』 (第三八号、 明治25・11) に、 「審美論 (其二) が掲載されたが、このなかにヘーゲルの名がみられる。

かたち)といいむよりは、 審美学(美や芸術の本質、原理、形式などを究める学問。こんにちの美学 或は主想象などいひ、或は仮象(かりのすがた、形)といふべし。<br/>
ヘエゲルも既に仮象の語を用いしが、別にこれを用いる所
。 -引用者) にて 実ら (内容、中味) に対していふときは、 単に象しよう (すがた)

以(わけ)をば弁ずるに至らざりしなり。(三八頁)

『国民之友』(第一八二号、明治26・2) に、井上啓次郎は「詩歌改良の方針 (承前)」を寄稿している。このなかで詩作を試みた哲学者にふれ

ているが、ヘーゲルを例にひいている。

ライプニッツは少壮の時しょうそう (わかいとき) 詩を作りしも、 其後は探求的学術に従事せり、 へーゲルも詩を作れるとあるも、其詩甚だ拙悪(つたない)に

して 一首も人に示すに足るものなし……

ある。このなかにヘーゲルのことが出てくる。 明治・大正期の評論家・英語学者)が、井上哲次郎の論文「日本の学者に告ぐ」(『国民之友』第一一一号に発表、明治2・3)に反論したもので 『国民之友』(第一八五号、明治26・3)にのった「偽哲学者の大僻論(かたよって、公正でない議論)」は、高橋五郎(一八五六~一九三五、

独逸の大哲学者へーゲル曰はずや――「宗教は霊神と霊神との関係を以て基礎と為す、……独逸の大哲学者へーゲル目はずや――「宗教は霊神と霊神との関係を以て基礎と為す、……

ま哲学者が力をつくして考究せねばならぬのは、 ーゲルなどの勢力がさかんであった時代には、重要な哲学問題といえば『絶対』(宇宙の究極原理)についての問題であった。 『国民之友』(第一八八号、明治26・4)の 「特別寄書-われわれに直接関係がある哲学問題だという。十九世紀のはじめごろ、フィヒテ、セリング、へ -現今の哲学問題(中島力造)」に、 へーゲルへの言及がみられる。中島によると、

せり 、ーゲルの死後 其学派分離せし以来、 非経験学派漸次其勢力を失ひ、経験を重んずるの傾向年を経て勢力を得、大に超絶対的学派を排くるの姿を呈非経験学派漸次其勢力を失い。

『青山評論』 (第三五号、 明 26 • 4 0) 「論説 近代厭世哲学 (承前) ショッペンハウエルの厭世哲学」に、 ヘーゲルのことが出てくる。

シヨツペンハウエル 彼れ自身の生涯は 誠に憐むべし 彼れ当時の大哲学者へーゲルと争て勝つ能はずかの大哲学者へーゲルと争て勝つ能はず 当時の大神学者シユラエルマツヘルと争て

勝利能はず……

ヘーゲルが出てくる。キリスト教からすると、 人間のほかに人間を研究する者はいないという。ライフ(命)ある者のほかに、ライフを研究する者はいないという。北村のこの小論のなかに、 北村透谷(一八六八~九四、 明治期の評論家・詩人) 唯心論 (世界の本体、 は、 小文「人生の意義」を『文学界』 現象の本質は精神にあるという論) (第五号、 明治26・5) は悪とすれば、 に発表した。 同人によると、

でも彼でも撃ち平げられたが宣からふと存ずるなり。 カントでもヘーゲルでも、 スピノザでも御相手に成されて、 主観的アイデアリズムでも 客観的アイデアリズムでも、 絶対的アイデアリズムでも 何

『文学界』 (第七号、 明治26・7) 0) 「彙報 純美文学」に、 ヘーゲルのことが出てくる

口 ッ ツエ, ヘーゲルの徒をも驚かし、 沙翁ギョーテのともがらも之を聴きては地下にうろたへやせむと不知庵の主人に罵られける……

の勉強をすべきという。はじめに和漢の書から入り、 西村茂樹著 『読書次第』 (博文館、 明 26 • 7 は、 西洋の書にいたったらよいが、 読書論である。 著者によると、 西洋書がよめるようになるには多少の歳月が必要なので、 読者はまず正心修身の道 道徳学をまなんだのち、 専門 訳

書によって講究するもよし、といっている。フランスやドイツには心性学や道徳学の良書があるので――。「独逸ノ学士ニテ坎徳、 (ふたりの学者)」をよむべきという (四八頁)。 黒傑爾ノ一家

究する学問だという。哲学者のなかでも、 『教育時論』(第三〇〇号、 明治26・8) 哲学の定義がまだはっきりしていないという。 0) 理科 哲学 哲学とは何ぞや」は、中島力造の講演筆記である。中島によると、 哲学は原理を研

例えばカント、 ヘーゲル、 ヘルバルトあたりの哲学を考へた事は、 スペンサー、 ヴント杯哲学といふ事とは多少異って居ります、……

戸 、川秋骨(一八七○~一九三九、 明治期の評論家・英文学者、 のち山口高校教授) が、『文学界』(第一一号、 明治26・8) に寄せた小文「ゲー

テの小河の歌を読む」に、ヘーゲルの名がみられる。

一疋の犬、霊の如く又獣の如しとはフアウストの想なり、一個の茶碗すら猶宇宙万有を包めりとはヘーゲルの哲理なりとかや……いいでできます。 なき しょう まきせき ごり

『教育時論』 (第三〇七号、 明治26・10 0) 「理科 哲学 哲学の必用 (承前)」に、ヘーゲルへの言及がある。

理学 (哲学) は克く真如 (真理) の骨を露はさしめたるか、 神の本体を訐き得たるか、ヘーゲルの絶対は、 理学の為に破られたるか……

の美論が紹介されている 『早稲田文学』(第四九号、 明治26 · 10 に、 金子馬治は 「希臘美学 -プラトンの美論」 の小文を寄せた。このなかにヘーゲルその他の哲学者

凡そ美は製作品其物には存ぜずして 製作品の人心中に引起こす幻象其の物に存せりとは 近世シルレル、ヘーゲル、ハルトマン等の最も明に唱道せ

するところがないという。 『教育時論』 (第三〇八号) したがって一つの哲学体系をもって、 明治26 · 11) に、 「理科 哲学 哲学の必要 その学問の終局 (承前)」の小文がのっている。 (結末) とみることができないという。 記者によると、 哲学は 一起 伏、 確定

ヨペンハワーに、 ソクラテスは詭弁派を打破し、 ショペンハワーはハルトマンに敗らる プラトーはアリストートルに、 デカルトは、 ロツクに、 ウヨルフはカントに、 セルリングはヘーゲルに、 ヘーゲルはシ

ナリ」という。第二の原因は、 た理由やその後哲学者が建てた学説を略述したものである。 『教育時論』 (第三一〇号 明 治 26 · 11 ヘーゲルが建てた知識論は、 0) 「理科 哲学 「世ノ思想ト相容ル、コト能ハズ」点にあった。 ヘーゲルの哲学が落ちぶれた第一の原因は、 ヘーゲル後ノ哲学」は、 十九世紀初頭から哲学界に君臨したヘーゲル哲学の凋落し 「其ノカントノ一面相ノ叙説タリシガ故

なく、 るのは、 『文学界』(第一二号、 また哲学の大家もいない 世界でじぶんだけだと大言壮語し、 明 26 • 12 0) 「おも影 ベルリンやパリの哲学者をおどろかしたという。 其一(風潭)」に、 ヘーゲルの名がみえる。 日本においてはぐくまれた新しい思想があるわけで 井上哲二郎は、 東西比較哲学を講じることができ

カント、 ヘーゲル、 ショウペンハウエルなど、 おのがじゝ (自恃 じぶんをたよる)其宗 (学派) を立てて其学派の講釈こそきかるれ

ている。 『早稲田文学』 記者によると、ショーペンハウエルは厭世思想をヨーロッパにひろめた仏教的な隠士 (第五○号、 明 治 26 12 に、 「シヨオペンハウエル」(すみゞのや) 0) 小論がのったが、 (隠者) だという。 このなかにヘーゲルが引きあいに出され かれは

時の大家フィヒテ、シエリング、ヘーゲル等を甚しく冷笑し 甚しく罵倒して 我が哲学は人生の中心より迸出せる(ほとばしる)哲学なり

といった。

なわちー

『日本評論』(第五八号、明治26・12)の「雑詠」に、「シヨウペンハウエル」の小記事がのっている。このなかにヘーゲルの名がみられる。 す

彼が廿六歳の時なり

き。

こと。それらを養うには、古今のすぐれた人物の著作をじゅうぶんに読み味う必要があるという。 いている。記者によると、哲学者になるには、いくつかの条件をみたさねばならない。——その見識が高まいであること。着眼点がすぐれている 『教育時論』(第三一五号、明治27・1)の 理科 哲学 哲学攻究の方法」(松本文三郎)において、ヘーゲルその他の大物哲学者を例にひ

古代にありては、「プラトー」、「アリストートル」、近代にありては「カント」、「ヘーゲル」如き輩の大著を取り、こを熟読玩味するに如くはなし、

び、大いにうるところがあったという。 の哲学者)についての小論がのっている。ヘーゲルの名がみえるのはハルトマンの章句であるが、大学生のときヘーゲルやショーペンハオアを学 同誌同号には、このあと「ヘーゲル後ノ哲学」(久津見息忠)として、ショーペンハオアの倫理学、ハルトマン(一八四二~一九〇六、ドイツ

ルトヲ調和シテ、一ツノ大ヒナル思弁的教系ヲ成シタルコト、 ハルトマンノ哲学ハ広大ナリ、深邃ナリ (学問がふかい) 知見ト超凡ナル(凡人の域をでている)想考トニ富ミ、巧ミニショペンハワート 実二欽迎スベキモノナリ…… ヘーゲ

との歴史だという。 『文学界』(第一三号、 一系統が起ると、他の系統をやぶる。やぶられると建て、建ててはやぶられる。プラトンの哲学は、アリストテレスの哲学に 明治27・1)にのった戸川秋骨の「変調論」に、ヘーゲルのことが出てくる。戸川によると、 人間の歴史は、 建設と破壊

やぶられた。

カントの哲学は ヘーゲルの取らざる処にして ヘーゲルの哲学は 又ショッペンハウエルの好まざる処なり、

あるとの説)がロシアに入るや、にわかに社会の現象が一変した。文学や史学にその主義がひろまったという。 ルの移入史にふれている。一八三○年代にヘーゲルの思想 『六合雑誌』(第一五七号、明治27・1)に、 「露国思想界の近況」 (汎心論-(露国神学士 万物は神のあらわれであり、 小西増太郎) がのっており、このなかでロシアにおけるヘーゲ 万物に神が宿っている。 万物は神そのもので

の主義を文学に応用したり…… 彼の有名な文学評論家ウ、 ペリシスキー (ベリーンスキィ[一八一一~四八]ロシアの評論家。一時へーゲル哲学に心酔)一派の如きは、 ヘーゲリ氏

ゲルの名声は世間にとどろいており、学生もしぜんかれの講覧 教授ヘーゲルを超えて不変の成功をおさめたいと思っていたが、 ハオアの人と思想について略述したような印象をあたえる。 『早稲田文学』(明治27・1~2)に、「シヨオペンハウエル」(すみゞのや)の小論が二回にわたって連載された。これらの記事は、 ショーペンハオアは、一八二〇年の夏期から一週六時間ベルリン大学の講師となり、 (講義の席) 出席の生徒がだんだんへって、ついに講座から身をひくにいたった。 に出るのはむりからぬことであった。 当時、 ショーペン  $\stackrel{\wedge}{l}$ 

教授」とは 彼れすなわち思へらく、 必定我が失敗の原因ならんと…… ヘーゲルとベ子ッケー (フリードリヒ・エデュアルト・ベネッケ [一七九八~一八五四、 ドイツの哲学者、 のちベルリン大学



澁江保編著『哲学大意』

(博文館、明治27・2)。[筆者蔵]

考察してほしいと。試みに哲学の歴史をみると、古代より下って だけで、それがどんなものか調べもせず、一言をもって拒否する人がいるが、 田久万人)がのっている。 諸書を参考にしながら卑見をのべたものという。 ている。この稿は「ベンジャミン、イー、スミス」(不詳) 哲学 [完]」は、 これはうけ入れがたいという。 『同志社文学』(第七四号、

執筆者によると、

世間には

"哲学<sub>"</sub>

の名をきいた

願わくは古今の思想のあとをたどり、

細かく

明治27・2)の「論説」に、

「哲学の勧め」

学進歩の段楷を成し居るにあらずや…… ーコンの帰納法、 デカートの自吾論, ロックの智識論、 ライプニッツの実物論、 カントの純理論、 ヘーゲルの絶体論、 ロツチエノ実在論、 是れ皆哲

(六三頁

応義塾にまなぶ。 著述家) 渋江保(一八五七~一九三〇、江戸後期の儒医・渋江抽 の述作『哲学大意 全 (博文館 所斎の七男。 明 治 27 2 明治から昭和期にかけての英学者。 は、 初学者のために哲学の大要をまなばせるために編んだもので、 尺振八の共立学舎、 東京師範学校、 難 慶

法理学 本書は、 附録 東西哲学諸派系譜 第一巻 哲学の論拠 (略系) から成る。 第二巻 哲学小史 第三巻 論理学 第四巻 心理学 第五巻 倫理学 第六巻 社会学 第七巻

さいごの「東西哲学諸派系譜」 のなかに、 ヘーゲルが出てくる。 解の議論はつとめて、これをさけたという(「小引」)。

『教育時論』(第三一八号、

明治27・2)

0)

理科

哲学

同誌(三一五号)のつづきであり、

この号をもって完結

の摘録のほか

編五拾九華 澁 保ル 譯原述著

『歴史研究法 上巻』 (本邦初のヘーゲルの翻訳)。「筆者蔵]

オフ、ヒストリ」(Lectures on the philosophy of history)である、と「例言」にあるが、 (一八九四) 二月、 歴史研究法 シエリング フ井ヒテ 渋江保はヘーゲルの 上·下巻』(博文館、 カント 初メフ井ヒテノ門ニ入リシガ、 七七五年生、 七六二年生、一八一四年死。 七七〇年生、 ノ門弟ト称ス 「歴史哲学」を英訳から重訳した。 ~派ニ属ス。 上巻は明治27 一八三一年死。 八五四年死。 其の派、 保守、 2 後分離シテ更ニ自然哲学ト名クル一新派ヲ立テリのもがなり 下巻は明治27・3刊行) 進取ノ二ツニ分カル。 訳者・版元・刊行年については明らかにしていな 定本は 「レクチユアス、

されたヘーゲルの翻訳としては本邦初のものであろう。

という。

同書はおそらく明治期に刊行

オン、

ゼ、

フ井ロソフ井

明治二十七年

云

カント派

上巻(一八〇頁ある)

の内容は

伝記を参照して 著者の人となりを明かにせられんことを乞ふ」とあ 文学史によって著者へーゲル氏の伝記をのせた、という。 総論 下巻(二〇〇頁ある)の内容は 一六九~一八〇頁まで)。 原著者ヘーゲルの伝 歴史の地理学的論拠 編 東洋世界 第 章 (訳者によると、ゴスウ井ツク氏の独逸 歴史的論拠の分類 支那 第二章 印度 第 第二 編 三章 「読者この 東洋世 埃亞 及ず 界

ネ 第 編 引用者) 希戦 総論 第三章 第 土巴爾遠 章 希臘精霊の元素 第四章 馬基頓王国 第 章 雅ァ 典ジズ 第五章 (アテ

時代 上古より第二ピユニック戦に至る迄の羅馬史 希臘精霊の滅亡 第四編 独逸世界 第三編 羅馬世界 総論 第一章 総論 中古(上古と近古とのあいだ) 第一章 第二章 上古(古代)より第二ピユニツク戦 第二ピユニツク戦より帝政時代に至る 緒言 第一節 (ポエニ戦争) 封建制度及び宗門政治 第三章 に至る 帝政時代より衰亡の時代に至る 第一節 第二章 羅馬の精霊の元素 近世 第 節 第 宗教改革か 節 第 帝政

政治的進歩の上に及ほしたる影響

第二節

仏国革命

、ーゲルによると、本書の目的は、 世界の哲学的歴史を講ずるにあるという。世界の哲学的歴史とは、 世界についての一般的観察を編んだもの

の意でなく、 全般的歴史そのものの意味だという。

『心海』 (第七号、 明治27・3)の 「論説 有神哲学上の三大観念」(石川喜三郎)に、ヘーゲルのことが出てくる。 近世哲学における、

異名たつに過ぎず。 セルリング、ヘーゲルの絶体実在、 ハートマンの無意識実体、 スペンセルの不可思議実体等は 皆これ神の観念に附せる称名(ねんぶつ)にして 同物

『国民之友』(第二二三号、 明治27・4) 0) 「批評」 に、 中江兆民の重訳のことが出ている。 その訳本は

道徳学大原論前編 一 二 三 館蔵版中江篤介氏重訳中江篤介氏重訳4 フコペノーエル氏著

いう。 という。 を知らないという。最近ではショーペンハオアの名は、日本でも聞かれるから、彼を知っていることはけっして博学のあかしにならぬという。シ われわれはドイツにショーペンハオア 同書の講評者によると、 ・中江篤助 (兆民のこと) 氏はまことにフランス学者だという。 (Schopenhaur) という哲学者がいることを知っているが、"スコペノーエル" しかもフランス風の発音法を知っているだけだと という人名があるの

ペンハオアは、

一種奇説をもって、

(46) 279

当時盛んに持囃されたるカント、ヘーゲル、フ井ヒテ、シエルリング等を疾視(にくんで見る)すること蛇蝎(へびとさそり)のごとし、当時盛んに持囃されたるカント、ヘーゲル、フ井ヒテ、シエルリング等を疾視(にくんで見る)すること蛇蝎(へびとさそり)のごとし、

呼んで、罵倒した。 という。 かれはとくにヘーゲルとフィヒテをひじょうにきらい、 「売哲学者」(哲学を売りものにしている哲学者の意)Philosophie-Professoren と

る。 『教育時論』(第二二五号、 論者いわく 哲学は人生において無用なものか。哲学の根本についての解釈は一定していないから、とうてい一つの科学として成立しない 明治27・4) の 「理科 哲学 -哲学に関する謬見 (まちがった見解) (松本文三郎)に、 ヘーゲルのことが出てく

じょうにすぐれた人物ではないか 看よ古来の哲学系統、 甲起ちて乙仆る、「アリストートル」や「カント」や、「ヘーゲル」や、 彼れ豊蓋世の英傑に非ずやか。あにかいせい。えいけつ。あら (かれらは一世を圧倒するひ

『早稲田文学』(明治27・4)に、「カント前の美論の大勢」(U・K)がのったが、このなかでヘーゲルの美学観にふれている

及び美術は、 近代の美学は 差別の中に平等を宿らせるものなりと説ける…… 実に此の問題をもて中心点とせり、 例へはヘーゲルが心理の感覚界に現れたるを美と説ける、 シヨオペンハウエルが自然の美

パにおいて、 大原因があるという 『六合雜誌』(第一六一号、 史学が隆盛におもむいたのは、 明治27・5)の ドイツの大哲学者らが歴史哲学 「雑記 歴史の価値と厭世思想」に、ヘーゲルのことが出てくる。記者によると、近世のヨーロッ (歴史過程および歴史認識をあつかう哲学の部門) を説いたことに

フィヒテ、 シェリング又特にヘーゲルは 其哲学上の根本思想よりして 此世の歴史の進行に一定の趣向する(ある方向にむかう)所ありと認

めたり 彼等に取りては歴史上の変遷は 意味なき事実の連続にあらず 一趣意の実現されつゝある者なり……

中沢臨川(一八七八~一九二〇、 明治・大正期の評論家) の「信仰の廓清」 (『明星』 第五号、 明治27・5) に、ヘーゲルの弁証法にふれたくだ

りがある。

懐疑は信仰の別名である。ヘーゲルが弁証法の法式(一定のきまり)を籍りて曰はゞ、神に対する総念の進化である。

ショーペンハオアは、 『六合雑誌』(第一六二号、明治27・6)に、 性格がひじょうに悪かったという。 高橋五郎の小論 (「フ井ヒテ(Ficht) =学者の天職」)がのったが、このなかにヘーゲルが出てくる。

当時の大哲学者 (ヘーゲル、シエルリング等) を罵りて之を金銭の奴隷となせり、而して己れは無神説を唱へて一に(ひたすら)破壊を是れ事とした。

り

た哲学論) 『心海』 の性質について論評したものである。 第一 \_ 〇 号、 明治27・6) 0) 「論説 論者はこれを "客観的万有神教" とよんでいる。この小論のなかに、 有神哲学上の三大観念」 (石川喜 三郎 は、 汎神論 (一切の存在は神 ヘーゲルが出てくる。 -神と世界は一体といっ

万有哲学は 即ち『客観的万有神教』にして、これが主唱者はセルリング、 ヘーゲルの両氏なり。

『早稲田文学』(第六六号、明治27・6)にのった「美の道徳的価値を論じて文学者の責任に及ぶ」に、ドイツの重要な美学者としてヘーゲルの

名が出てくる。

(48) 277

近世独乙美学者の重なる者、カントを初めとして ヘーゲル、 ショオペンハウエル、ハルトマン等に至るまで、或は善なる理想、 或は抽象的普遍真理

或は絶対意、 或は宇宙想等の感覚的再現をもて美なりと論ぜる、

『青山評論』(第四八号、 明治27・6)の 「学海 東洋哲学研究の必要を論ず (承前)」(浅井豊久) において、論者は東西の哲学を比較対照し

て、 その異同を研究する必要をといている。 中国の学者が説くところのものに、 西洋の哲学者の所説との類似点があるという。

ギュリー諸氏の唯心論 (世界の本質・現象の本質は、精神にあるという論) に類似するが如き…… 陸線山 (一一三九~九二、 南宋の学者)、王陽明 (一四七二~一五二九、 明の学者) 等の所説は 往々フイヒテ、シエリング、ヘーゲル、

古今の哲学書に親しみ、その思想をやしなったという

雑誌の編集者となったウォルト・ホイットマン(一八一九~九二、アメリカの詩人)の人とその作風などについて論じたものである。 『早稲田文学』(第六七号、明治27・7)の「米国の新文豪ヲルト、ホイツトマン」は、 小学校教育をうけたのち、植字工・小学校教師・新聞や かれはまた

殊にプレトー、ソクラテス、フィヒテ等の道徳論、 ヘーゲルの発達論のごとき、 最も彼れが思想を養へるものなりき、

ハオアらの唯心論のことが出てくる

井上哲次郎の

「我世界観の一塵」

(哲学会講演、

『哲学雑誌』

第九巻·第八九号、

明治27・7)

に、

カント、

ヘーゲル、

シェリング、

ショーペン

カントに依つて喚起されて其観念は へーゲルに至つて極度に達して居ります(中略)夫故に古来セリングの哲学を客観的唯心論と云ふのであります、 矢張り何れも唯心論であります……

ヘーゲル、 シヨッペンハウエル等の哲学は 余程立て方が違つて居りますけれ共

多少浮き沈みがあったが、近年ドイツの哲学者のなかに、 (第四九号、 明治27・8) に、 小論 「唯物論に就いて」(高杉栄次郎) 唯心論を祖述するものが多いという。 がみられる。 論者によると、唯物論は時勢の変せんとともに

カントの明哲 (物ごとによく通じていること) シエリングの壮麗 ヘーゲルの通達 (その道に深く達している) ロツツエの精微 (精細) 高尙なる概點

ね唯心論を開発せり(ひらきはじめた)

すところがないように、 『女学雑誌』 (第三九 一号、 戯曲 明治27・8) (演劇の台本)は叙事詩や叙情詩を包含し、劇場において演じられるときは、百芸を網羅しているという。 0) 「論説 美海の藻屑」 のなかに、 ヘーゲルが出てくる。 論者によると、哲学は科学を総括してあま

ヘーゲルは、 一戯曲を以て、叙事詩と叙情詩との、互に偏重したるもの(一方だけを重んじる)を、一致せしめたるものなりと云ひぬ。

り ンドの文芸評論家・シェイクスピア学者)の所説の翻訳である。かれによると、もし百冊ほどの本があって、そのなかのどの本を選ぶかというよ 『早稲田文学』(第七一号、明治27・9) にのった「文学の解釈 そのなかの一書をどのように読むかが重要であるという。この読書論のなかにヘーゲルが出てくる。 (真正の読書法)」は、 エドワード・ダウデン(一八四三~一九一三、アイルラ

大作家には常に隠微あり、 吾ご人ん (われわれ) はヘーゲルの哲学に隠微(よくみえぬもの、 奥深く微妙なところ)あるを聞く、然れども隠微、 豊ひとりヘーゲルの有のみあらんや。

『文学界』(第二二号、 明治27・10) に、 戸川秋骨は 「罔影録」(一種の宇宙論のようなもの)を寄せた。このなかにヘーゲルのことが出てくる。

思ふにヘーゲルの所謂スピリット霊気なるものは、 常に六合 (全世界) に亘りて活動す、然れども其の活動するや之を人間の心裡 (心のうち) に於て 下にありてヘーゲルの哲学を学ぶ」とある。

ニ非ザルヲ論ジ 併セテ中学校 『教育時論』 (第三四六号、 明治27・11) の 師範学校等ニ該学科ノ必要ナルヲ説ク」について批評したものである。 "木村氏』とは木村鷹太郎(一八七〇~一 「時事寓感 木村氏の倫理学論」は、 本月の『哲学雑誌』において、さらに続稿 「倫理学ハ実践学

明治・大正期の評論家、 のち『日本主義』を発刊)のことである。

評者によると、木村はじぶんの推理力、 論理をすすめて目的地に猛進するところがあるという。

教理は支離滅裂と笑はれたり ヘーゲルも、 其学説を浅薄と罵られ、 孟子も程朱 (北宋の大学者・程顥や南宋の大学者・朱喜をいう) も、 · 鹵ヵ 莽ヵ (粗略)と嘲られ、 釈伽の

とどろかせたプラトンやヘーゲルは、非凡なる思想をもって世間のひとびとをおどろかしたが、その所説と名声は、自国のわく内にとどまってい 『心海』 第一 五号、 眀 治 27 · 11 0) 「論説 老子哲学一班 (前号の続き)」に、 へーゲルのことが出てくる。論者によると、 学術社会に名を

思想界を脱する能はさりしか プラトー ヘーゲルの如きは プラトーはギリシヤ国の 容易に凡人の及ばざる思想を抱き 賢哲へーゲルはゼルマニヤ(ドイツ)の哲人として止まりしのみ、 天下の諸士を驚かし、其名は四方に輝かせしかど、其の述べるところ決して自国の

(一八二二~八九) のことがのべられている。 『六合雜誌』(第一六八号、 明治 27 · 12) 0) かれはボン大学でニーチェにつき神学を学んだのち、ハーレ大学に転じ、そこで「エルドマンの膝 「欧米神学思想の現況」 (小崎弘道) に、 ドイツのプロテスタント神学者アルブレヒト・リッ チエ

『心海』(第一七号、明治28・1)の「雑記 露国思想界の顚末 (承前)」に、 へーゲルのことが出てくる。今世紀において、 ロシアでとくに

礼遇優待されたのは、「シエリングと、ヘーゲルに若くはなかりし(のようである)」という。

世界」に、

ヘーゲルの名がみられる。

『九州評論』(第二号、 明治28・2)にのった論文「シヨオペンハウエルの厭世観」 (鎌田亥四郎) 0) 中 厭世観の梗概 観念としての

シ氏(シェリング) の哲学の起点は フ井ヒテ、 セーリング、ヘーゲル等と同く、 カントの主観的唯心論に在り。

『心海』 第一 一八号、 明治28・2) 0) 「雑記 -露国思想界の顚末一 班 (承前)」に、 かつてシェリングやヘーゲルの教義を大いに批評したロシ

ア人としてケドロフ氏(不詳)のことが出てくる。

想家が、「ヘーゲルを崇尚仰慕 とはじつに意外だという。ロシアにおいては、スタンケウ#チユ、グラノフスキー、ペリンスキー、ヲガレフ、バクーニム、ゲルツエンなどの思 『心海』(第一九号、 明治28・3)の (あがめとうとぶ) せること神のごとし」という。 「雑記 -露国思想界顚末一班」に、 ヘーゲルの哲学思想が、 ロシア思想界の一面を、 かごの中に入れたこ

『八紘』(第一号、 明治28・3)は、立教学校文学会の機関誌である。創刊号の「論説 新年の新思想」に、ヘーゲルのことが出てくる。

「ヘーゲル」より「ヘルバルト」に至り、下にしては「スペンサー」……の如き皆然るなり 哲学とは何ぞ、 古人の之を釈する(説明する) もの 比v 々v (しばしば) 皆誤らざるはなし、上にしては「プラトン」「アリストテレス」、中にしては、

した。これはじっさい講演筆記であったが、このなかにヘーゲルが出てくる 津田真道(一八二九~一九〇三、 明治期の啓蒙的官僚学者)は、『東京学士会院雑誌』(第一七編之四、 明治28・4) に、 論説 「唯物論 を発表

津田によると、唯物論というのは、宇宙は本来ものから成っている、という意である。 また唯心論 (世界の本体、 現象の本質は、 精神にあると

いう意見)

は、

かれによると、宇宙の現象はすべてひとのこころに帰するものという。

『宇宙神教』(第四巻・第一一号、 明治28・5)の「ハイ子が事を記す(其壹)」に、ヘーゲルのことが出てくる。「ハイ子」とは、 ギリシャ的か

つ近代的思想を有するハインリヒ・ハイネ(一七九七~一八五六、ドイツの詩人。ボン、ゲッチンゲン、ベルリンの各大学において法律をまなん のことである。かれはとくにベルリンでは、ヘーゲル哲学の感化のもとにあったという。

へーゲルが愛せし人の神性あることの思想は「彼が心裡に躍如たりき(生き生きとしている)。

になる。 と認めたものを否定するやからが多いという。流行のドレイとなっているのがこれである。 『太陽』 (第一三号、 明治28・6)の 「島国習気 (習慣)」において、 論者はこんなことをのべている。 スペンサー、 ベンサムらが神輿にかつがれすでに十年 いまの思想界には、 ときどき自分がよい

き 次でヘーゲル唱へられ、 シヨーペンハワー学ばれ、やがて詩的哲学尊崇 (あがめる) せられ、 世を挙げて殆ど神秘説の幽玄に心酔せむとせしことありょう。

レードキン(一八〇八~?、一八七八年ペテルスブルク大学法理哲学教授、 『心海』 (第二二号、 明治28・6)の 「雑記 露国思想界の顚末一 班 (承前)」によると、 のち元老院議官 ロシアの有名な法律家兼社会事業家であるペ、ゲ、

も亦へーゲルの影響を蒙ること甚多



坪内逍遥

という。

ドイツの哲学者としてヘーゲルの名を引いている。 九~一九三五、 『国学院雑誌』(第八号、明治28・6) 明治・大正期の評論家・小説家・劇作家) の小論 「国文学の将来」において、坪内逍遙 は、 ローマン主義の思潮にひたった 八八五

フィヒテ、シエリング、ヘーゲル、シヨオペンハウエル、ハルトマンの如き、多少此の流に俗したもの也。

が大きな勢力をもつ学説だという。この学説は、 『国民之友』(第二五七号、明治28・7)の 「特別寄書」に、ヘーゲルのことが出てくる。論者によると、いまイギリスにおいて惟心 自然論とおなじくイギリス固有のものでなく、ドイツから輸入したものである。 (唯心) 論る

カント ヘーゲル等の哲学に基づくものなり。

という。

イギリスの新カント学派

(=新ヘーゲル学派)

は、

ヘーゲル哲学にちかい故にこの呼称があるという。

すくなからざる功績を学術のうえに印したが、事物の研究は、小刀やのみでなるものでないという。 『文学界』(第三一号、 明治28・7)の 「気焔何処にある」(戸川秋骨)に、 ヘーゲルの名がみられる。 論者によると、十九世紀の科学的研究は、

必らずやヘーゲルの斧 ショーペンハウエルの剃刀を要する事あるべし……

『神学雑誌』に掲載したものの抄訳)に、ヘーゲルが出てくる。 『心海』 (第二三号、 明治28・7) 0) 「論説 -独乙に於ける将来の哲学」(ペテルスブルクの大学教授ア、イ、
\*\*\*\* ウウエデンスキイが、 同地の

つけることをしない)、唯物論は 今世紀の終りに至りて、和すへからさる二つの反対主義、 益実在の分子を帯ひんことを努め、\*\*\*\*\*\*\* 「構成的唯心論」(ヘーゲル派、シエルリンク派)と唯物論は 唯物論は可成其極端を避けんと力めたり。 互に睥睨するを息め(にらめ

物の根本は水と火と風とされ、 るという説)となった。 『八紘』 (第四号、 明治28・7)の 中世にいたっては神智的哲学や哲学的神学となった。そして近世になると、普遍救済説中世にいたっては神智的哲学や哲学的神学となった。そして近世になると、普遍教済説 「雑録 哲学と神学の将来」に、ヘーゲルの名が引かれている。 論者によると、古代の幼稚な哲学では、 (けっきょく人類は救われ 万

一方の極端に奔りては「フ井ヒテー、ヘーゲルの主観的――絶対的唯心説となり、…

8 西洋のいちじるしい歴史の見方として、 0) 「時事寓感 歴史の見方」に、ヘーゲルが唱道 歴史は世を経るごとに善く進みゆくという考えがあるという。 (先に立っていう) した歴史哲学のことが出ている。 キリスト教は、 『教育時論』 (第三七二号、 天国を目標とするだ 明 治 28

フィヒテ、 シェリング、 ヘーゲル相次ぎて、これを哲学的に解釈し、 所謂歴史哲学なる者を唱へたり。 けでなく

ハイネのことが出てくる。 『宇宙神教』(第一二号、 明治28・8) 0) 「雑録 ハイ子がことを記す(其の二)」 (天籟子) に、 ヘーゲルの思想的影響をうけたハインリヒ・

予(ハイネ)はヘーゲル派の人々と共に豕を牧ひき(豚とみなして交わる)。

が、 一八三四、ドイツのプロテスタント神学者。 『心海』 ヘーゲルのことが出てくる。 (第二六号、 明 治 28 • 10 0) 「論説 カントやローマン主義の影響をうけた。のちベルリン大学教授)の哲学について論じたものである 聖書学者=言語学者及ひシライエルマヘル」 (関 竹三郎) は、 シュライエルマハー(一七六八

る) 一歩も譲らずと論じ、…… 哲学を以て宗教を撲滅せんとしたるヘーゲルに反対して、シライエルマヘルは 宗教を独立に存すへきものとし、哲学と権を問ふして(力で圧倒す

古来、 『青山評論』(第六○号、明治28・10) 宗教とはなにか、といった問に、 宗教家・哲学者・文学者らは、各人各様の解釈をあたえてきたが、中でもいちばん価値があるものは、哲 の「論叢 宗教の意義」において、ドイツの著名な哲学者の宗教観が紹介されている。 論者によると、

学者のものでないかという。

論ぜしも亦謬論ならんか。 ヘーゲルが宗教を以て 完全なる自由なりと云ふに止まらず。宗教とは神霊が有限の霊を通じて「自らを覚知する(よく理解すること)の外ならずと

『八紘』(第七号、 明治 28 · 11) の「ショッペンハワー氏意志発顕 (あらわれ)論」に、 ヘーゲルの名がみられる。ハルトマンは、

ぎざるなり ヘーゲル哲学の薫習を受けたるに相違なけれど、主としてショッペンハワーの心裏(心のうち)に漠然として存在したる思想を一層明白にしたるに過す

『教育時論』(第三九三号、 第三九四号、 明治29・3) に、 「国家と教育との関係 ⊖⊖」という社説があり、そこにヘーゲルのことが出てくる。

、ーゲルは、 プラトンの説の如く 国家の目的は、 道義 (道徳の筋みち) なり、 道義規則(道徳律)の実現なりとし、曰はく、「国家は客観的の道義

なり」と。(第三九三号)

に教育せらるべく、而して其の教育の主義(一定の方針) 国家が国人 (国民)の教育に対して権理 (権利) あり、 は道徳ならざるべからずとは則ち是れなり。 又義務ある所以なり。 プラトン、アリストテレス、 (第三九四号) 及びヘーゲルが、 所謂各個人は国家の為め

『六合雜誌』(第一八四号、 明治29・4) 0) 「経験論者と『カント』との関係」 (中島徳蔵) に、 ヘーゲルが出てくる。

「ヘーゲル」の極端論は勢又其の反動なからざるを得ざりしなり……

思想や学説がいかにつぎつぎに感化をあたえているかがわかるという。プラトンからベーコン、 『太陽』 (第九号、 明治29・5)の 「文学者の勢力」に、ヘーゲルの名が引いてある。論者によると、 ロック、 形而上学の研究や発達のようすを考えると、 カントをへて、

シエーリング、ヘーゲル等を経て、下はサアー、ウイリアム。ハミルトンに至り……

ことを記している。新たに「批評哲学」の立脚地をみつけ、 『六合雑誌』 (第一八五号、 明治29・5) 0) 「コントの所謂人類教」 ヨーロッパ哲学の傾向を一変させたのはカントだという。 (高柳松 郎郎 に、 ヘーゲルの没後、 その哲学がちりじりばらばらになった

(入りみだれてまじる) せるの状じょう カントよりヘーゲルに至り ヘーゲル死後の哲学は (すがた)に異ならざりき、 復も四分五裂の有様となり、またしいができる。 大夏傾倒 (大きないえがかたむいて倒れる) の後 木石金鉄粉錯

いて、 『八紘』 を執筆したオーギュスト・コント(一七九八~一八五七、フランスの哲学者・数学者・社会学の創始者)にくらべると、ヘーゲルも分量にお かたなしという (第一三号、 明治29・5) に 「実験哲学の元祖コント 宗教の将来」がのったが、社会学の四大冊 (『実証政治大系』 一八五 一 〜 五 四

著作等身を以て名高き独逸哲学者へーゲルも 或は為に後へに瞠若たらん歟(あきれて見つめる)。

として発刊された文芸雑誌である。『めさまし草』(まきの五、 『めさまし草』は、 森鷗外が中心となって明治二十九年(一八九六)一月から同三十五年(一九〇二)二月まで、『トン学 明治29・5)の「『鷸翮掻』 ――自然主義と『ロマンチック』と」に、ヘーゲルの 志からみ草紙』 の後身

ことが出てくる。

(中略) ヘエゲルの三時代をば、 明治評論の時分(文化)記者は われ姑く承認せむ。 へエゲルを引きていはく。美術は三変せり。日象徴時代、55、クラツシック」時代、55、日「ロマンチック」時代是なり。

とその亜流(その流派をつぐ人)の歴史の純理哲学的説明をよいとみとめるものでないという。 『太陽』 (第一六号、 明治29・7) の「文学 -理想主義の歴史家」に、ヘーゲルのことが出ている。 論者によると、 われわれはあえてヘーゲル

独乙にありては(ヘーゲルの偉大なる勢力は)今尙熄まず(おとろえない)

という。一 部のすぐれた学者は、この大思想家の遺型にできるだけ改善刷新をほどこし、 ますます理想主義の歴史的研究をひろめる傾向があると

いう。

の著書は、 『八紘』 (第一五号、 評判だけが高いだけで、じっさいこれをよむ者はわりあい少ないという。ヘーゲルの哲学書はまさにこれだという。 明治29・7) 0) 「清野勉氏訳述 注標 韓図純理批判解説を読む」に、 ヘーゲルのことが出てくる。 論者によると、従来大家

ベーコンの大著は拉甸語にて書けり、ヘーゲルの大著二十巻に達せり

者といえども、 『太陽』(第一八号、 人類と動物の比較に意をもちいず、研究材料をもっぱら文明人だけから得ている。だから卓見ある碩学といえども、こんにちから 明治29・8) の「文学 第六— - 進化学の哲学に及せる影響」に、ヘーゲルのことが出てくる。論者によると、 偉大な哲学

ホツブス、 スピノザ、 ライブニッツ、 ヘーゲル等其他の諸大家に至りても 多少此の如き迷見を免れざりき…… みると誤りを犯している

西田幾太郎 をのせ、プラトンやアリストテレスの哲学について論じた。「アリストートル」(アリストテレス)の箇条のなかに、 (一八七〇~一九四五) 明治から昭和期の哲学者、 京大教授 は、 『教育時論』 (第四一二号、 明治29・9) ヘーゲルの名が出てく に、 小論

一ゲルハ、氏(アリストテレス)ヲ 宇宙ノ各方面ニ注目スル思弁的観察者ト云へリ。

る

れば、 世間には原書によらず、訳書によって外国の文物を研究する者がいるが、 まず原典をよめ、といっている。『教育時論』 (第四一六号、 明治 29 • 11 西田幾太郎は原文主義者であった。ドイツの哲学者の文章を味いたけ 0) 「時事寓感 「『翻訳の困難』」にそのこのことが出ている。



西田幾多郎

又其の原著に就きて、読み明らめさるべからず。ベンタム、ミル、カント、ヘーゲルなどの哲学者が、ものせる書の真味を咀嚼せんと思はば、

が、まず移入されたのはフランスのボルテール、ついでドイツのカント、フィヒテ、セイリ ま、)において、 『六合雑誌』(第一九〇号、 論者はロシアに入ってきた西欧諸国からの哲学の潮流についてのべている 明治29・10)の 「雑録 露国現今の哲学界(其一)」(こ、

ヘーゲルの哲学は如何なる原因ありてか 頗る勢力を得、 その影響今に滅却(消えほろびる)せさるものて如し。

や日本でもおなじだろうという。 学生は、 歴史があるという。哲学にもまた歴史があるといい、哲学の歴史を研究することは、哲学そのものを講究することだという。学校で哲学をまなぶ 古代の哲学史に精根を尽くし、中世にいたるまえに卒業し、学んだことといえば哲学者の奇談逸話だけという。このような事情は、 (第一六号、 明治29・10)の「余材片々 -哲学教授法と哲学教科書」に、 ヘーゲルが出てくる。論者によると、どんな学問にも、

学の国だけあって、純粋の哲学を哲学として記述したものが多いという。 哲学の普及というが、これは怪しい、という。フランスの哲学書の中には、 形而上学をすてて問題にしないものがあるが、さすがにドイツは哲

例へはヘーゲルがEncyklopaedia 云々と其好著に名を命ぜし如くた。 所謂エンツ井クロペーデーの類 該国(ドイツ)には多からんとす、……

号、 (一八二五~六四、 ってその哲学的信条のひとつとなしたという。またヘーゲルについては、つぎのように記している。 片 山 潜 明治29・10) に、 (一八五九~一九三三、明治から昭和期にかけての社会運動家、 . ドイツの労働運動・社会主義運動の指導者) の創見によるといっても過言ではないという。ヘーゲルの一派は、 「独逸社会共和党の創立者フェルヂナンド、ラサル(其一)」を寄稿した。片山によると、ドイツの社会主義は、 国際共産主義運動家。 のちモスクワで死去)は、『六合雑誌』 社会主義をも ラサール

ラクライトスの哲学を研究し初め、それが為めに巴里に遊び 当時の大詩人ハインリヒ、ハイ子を訪ひ ラサルはヘーゲル哲学に心酔して ヘーゲル其人はヘラクライトス(前六~五世紀、ギリシャの哲学者)の哲学より得たる者多しとして 一見して親友となれり

『六合雑誌』(第一九三号、 明治30・1)の 「宗教とは何ぞや」(横井時雄) に、 ヘーゲルの宗教観のことが出てくる。

## ヘーゲルは左の如く宗教を説明せり

宗教は有限の霊が(人心を指す) 其本質は 是れ即ち絶対の霊なりと云ふことを認識すること是れなり

明治30・1) 「ヘーゲルの絶対的唯心論」となったという。また近世における美学者はあまたおれど、「尤も卓絶せるものを挙ぐれば、ヘーゲル 蟹江義丸(一八七二~一九〇四、かにえよしまる 「カリエールが美学の立脚地」において、 明治期の哲学者。 新宗大学講師をへて東京高師教授) ヘーゲルにふれている。 カントの唯心論は、 は、 富山県のひとである。『帝国文学』(第三巻・第一号、 フィヒテ、シェリングへと伝わり、 (その他)

くすぐれている)であるが、神秘と混乱とあいまいさに満ち、学んでみても益がないという。 『太陽』(明治30・4)の「文学 (奥深

『帝国文学』(第三巻・第七号、 明治30・4)の「希臘文学と哲学思潮」に、ヘーゲルの名が言及されている。いわく「ヘエゲルは美は現象を以

て生命とすと云へり」と。



蟹江義丸

の分類 を、 の道・弁証法の発明者などが数ページにわたって論じられている。 をはじめてまなぶ者のためにおこなわれたものである。 ファエル・ケーベル(一八四八~一九二三、ロシアの哲学者)が、 ゲルの弁証法・正論・反論・アウフゲホーベ子ス 文学士 下田次郎訳 文科大学哲学教師ドクトル フォン、コェーベル講 『哲学 要領 その原稿 の秋から冬にかけて東大において講じた「哲学入門」 三 哲学の方法 (原文は英語) から翻訳したものという (「序言」)。 四 哲学の系統などから成っている。後者の第四講において、 全 モメント 本書は、 (南江堂書店 (哲学概論 (ヘーゲルの命名)・ロ ケーベルの講義は、 明治二十六年(一八九 哲学の概念 明治 哲学史) 30 6 の前半部分 は、 哲学 哲学 ゴ ラ

らゆる哲学者のなかでも最もむずかしく、あいまいだという。 ケーベルによると、ヘーゲルをよむことはドイツ人にとってもひじょうにむずかしいという。ヘーゲルが論証において用いることばや形は、 あ

ヘーゲルの総ての哲学的教理を教へ及ひ叙説するの方法は 有名なる弁証的方法なり、この語は誤解されたり、 又屢々誤解さるゝなり。

しかし、 ヘーゲルの教義やその弁証法の意義を理解することはむずかしいことでないという。

六章 一 章 <sub>種百撰新</sub> 第十章 哲学の定義 ソクラテス 哲学問答 結論 全編二第 プラトー 区別 (普及舎、 及 アリストートル 範囲 明治30・7) は、一種の哲学入門書である。同書は問答形式をとっている。目次には、つぎのようにある。 第二章 哲学の諸部門の解説 第七章 近代の哲学 第三章 第八章 哲学の起源及必要 カント幷にカント後の哲学 第四章 哲学の学派 第九章 ヘーゲル幷にその他の哲学 第五章 古代の哲学 第 第

問へーゲルの哲学は如何なるものなりしか、

答 を唱へたりし人なり ヘーゲルは千七百七十年に生れ、千八百三十一年に死す、絶対的唯心主義(世界の本体・現象の本質は、 精神にあるという説 -引用者) の哲学

(中略)

問ヘーゲルに反したる哲学ありしや、

ショッペンハワーの哲学は、即ちこれなり、

答

(九七~一〇〇頁)

ものであるが、このなかにスピノザやヘーゲルの名が出てくる。この両人の生まれは 『女学雑誌』 (第四五〇号、 明治30・9)にみられる一箇条に、「天才に就いて」と題する小文がある。天才と身長、天才の出自について論じた ―下等の上級という。(二三頁

その中にはヘーゲルも含まれる。「膨張的日本経国論 ドイツにおいては、フリードリヒ二世 (大王、一七一二~八六) のおわりの時期に、 [其二]」(蔵原惟郭) (『教育時論』 文事のいきおいが盛んとなった。 (第四三〇号、 明治30・9) に、つぎのようにある 哲学者もたくさん出たが、

ング、 大王の晩年に至りては ヘーゲル、 シライエルマーヘル等の偉大高遠なる百世の師表 文だが 雅が (文芸) 燦然として(キラキラと)輝き (のちのちの世まで、 哲学者にはライプニッツ、 人の師となる人)を輩出し、 ウォルフ、 レッスシング、 カント、 フィヒテ、 セリ

『新著月刊』 (第一巻・第八号、 明治30・11) 0) 「浮世鏡」 に、 こっけいな、 哲学教師の人生の笑的場面が描かれている。

カント、 へーゲル丸呑の大学者が、教場に出て「ノート、 ブック」忘れて来た時の顔の青さ……

この一文は、 鈴木大拙 (一八七〇~一九六六、 よく理解しないで、 その哲学を生のままとり入れ、 売りものにしているペテン学者を皮肉ったものである

表したが、このなかでヘーゲルの因果説には仏教の説との近似性がみとめられるという。

明治から昭和期の宗教家)

は、

『日本人』(第五八号、

明治 31 • 1)

に、

「独逸哲学を論じて禅学に及ぶ」

因に ーゲルは仏説に似たるものを唱 (物事のおこり) は果 (因縁によって生じるもの) の果なり、 へそうろう 例せば彼の因果説 (因果律 果は因の因なり」と曰ひて森羅万象の連環の如きを説明致 自然界である現象が発生するには、 かならずその原因があるという法則 候き

『太陽』 (第四巻 第四号、 明治31・2) 0) 「時事論評 所謂宗教教育問題」において、 論者は幼稚蒙昧の思想をもって宗教を論じるものがい

ることを指摘し、



という。

復するあり、

(警醒社書店、明治31・3)。 [早稲田大学中央図書館蔵] は神の化現)にふれ、 健治郎)に、ヘーゲルの名がみられる。論者は万有神論 『帝国文学』(第四巻・第二号、

明治31・2)

0)

「論説

脚上詩人を憶ふ」(藤井

スピノザの物質 へーゲルの理体 (万有の本体、実体) ショッペンハウエルの意志、 ハルトマンの無意識……

神の性格に関しては、哲学者のあいだでも意見が一致していな

(万有ことごとく神、もしく

いという。

これらはみな唯一神を立てた者という。

第二章 「キリスト教青年会館」(神田美土代町)で、 内村鑑三(一八六一~一九三〇、明治・大正期のキリスト教の指導者)の ダンテとゲーテ」に、ヘーゲルのことが出てくる。 五回にわたっておこなった講演をまとめて一書としたものである。 『月曜講演』 (警醒社、 明治31・3) は、 同書は第一章から四章まであるが、 著者が月曜日の夕方

哲学の要は観察に在り。ヘゲルの哲学の如き、之によりて人生の真相を窺ふ事を得るが故に、貴きに非ずや。ダンテとゲーテまた然り。 (五七頁

だが、論者によると、さいきんの美学の歴史的継承をたずねるものは、きまって筆をカントに起し、 『帝国文学』(第四巻・第五号、 明治3・5)の「シエリングが文学美術に対する見地」(真岡湛海) シルレルをへて、 は、 詩人的哲学者の審美観を略述したもの

古代の世界観取るに足らずとて、宗教と神話とを混同し

ヘーゲル以前の論点を反

という。

くる。

教者・儒学者も哲学者の部類に入れられる、という。 三宅雄二郎によると、 "哲学者 の名称で呼ばれる人は、ギリシャの時代からこんにちまで絶えず西洋に存在したが、東洋における道教者・仏 同人の「哲学者とは何ぞや」(『日本人』第六六号、 明治31・5) に、 ヘーゲルのことが出て

は大に攻撃せられ (ヘーゲル) は法律美術等 殆んど粉粋したる観ありと雖も…… 社会の問題に関して断案 (前提からひきだした結論) を下し、 世人の疑問に答へ、之に安心を与へしが為、

中島力造著『列伝体西洋哲学小史 ヘーゲルとその学説のことが論じられている。 巻下 (冨山房) まず伝記と著述リストがつづられ 明 治31・ 6 は、 質 六六六頁もある大著である。 分量、 定量) (四七九~四八六頁)、そのあと学説 本質論 (本体、 同書の 原因など) 「第五編 天然哲学 独逸哲学者」 (無機界、 論理学の大要 の章節におい 化学界な 性

ど)が説かれている。

三学派にわかれた。
二学派にわかれた。

義丸)に、ヘーゲルのことが出てくる。『帝国文学』(第四巻・第九号、明治31・9)の「韓図の美学(承前)」(蟹江

中島力造編『列伝体西洋哲学小史 (冨山房、明治31・6)

『太陽』(第四巻・第一八号、明治31・9)の 論者によると、風景や自然界が知的生産物に影響をあたえることは真理だという。 「海外彙報―風景と文学」は、近刊の『スペクテートル』誌に掲載された記事を紹介したものであ

へーゲルが言ひけん如く、或種の景色は却て著作上に確礙を与ふること又疑ふべからず。

である。この小冊子(一~四二頁)に、ヘーゲルの名がみられる。 ト哲学』(鴻盟社、明治31・12)は、 渡辺国武(一八四六~一九一九、明治期の官僚・政治家。租税寮六等出仕から、高知県県令、大蔵次官をへて伊藤内閣の蔵相となる)の『禅機 講演筆記を本にしたものである。"禅機"とは、禅の修行によってえた無我の境地から出る心のはたらきの意

「セルリング」ヲ圧倒シテ起リ(セリング) 思想的盗賊ノ名アル夫ノ「ヘーゲル」ノ哲学ハ 「フィヒテ」「セルリング」ノミ断論法ヲ完成シ 哲学上実ニ一大系

統ヲ為シタリト云…… (三六頁)

する小文がみられる。著者によると、"最近哲学史"というのは、 じつに旭日(朝日)の勢いがあり、一世を風びしたという。 松本文三郎講述『最近哲学史』(哲学館講義録 合綴第五号、明治31・?)の「第二章 復古的学派」に、ヘーゲル哲学(ヘーゲル学派)に関 ヘーゲル没後の哲学を指すという。現世紀の前半において、ヘーゲル哲学は

之を維持せんとするも至りては、豊にまた乏しとなさんや……ヘーゲル学派は往時の力はないにしても、――

「審美新説」(『めさまし草』(まきの三十五、 明治32・2) において、 執筆者 (鷗外?) はヘーゲル一派の芸術論を説いて、つぎのようにいって

いる。

例之ば Schelling, Hegel の派の如きは、 芸術を以て絶対、 理想、 神聖を描出するものとなす。(八頁)

井上円了の 哲学早わかり』(開発社、 明治32・2) は、 談話筆記である。 著者が哲学館拡張のため、府県を巡回し、 一夕の茶話(一

いうなれば本書は、

一般むけの哲学入門書である。

夜のたわいない話)

を口述したものを一書に編んだものである。

19・9) に収められている「哲学者年表」にあるものと同じである あったという。 井上は大陸哲学について語っているが、カントは道徳に、フィヒテは人権に、シエリングは美術に、 なお、 同書の附録に「西洋哲学者年表」が付いているが、 そこにみられるヘーゲルの略伝は、 ヘーゲルは論理学にそれぞれ大きな影響が 『哲学要領 編前 (哲学書院、 明治

くるが、 津田真道の 両者はいまヨーロッパでいちばん有名である、 「唯心論の十三」(『東京学士会院雑誌』 第二一巻 • 編之三、 明治32・3) は、 講演筆記である。このなかにカントとヘーゲルが出て

にしっかりした考えなく、 今欧州に於て、有名なる哲学者、 他人の意見に同調する)、 カント、 へーゲル等の諸大家、専之を唱導し、現に欧米両州の学者大抵、 実に不可思議千万なる次第なり。 之を信し、或は之に付和雷同す(じぶんぎ

にあたえた哲学者の影響について述べたものであるが、この小記事のなかにヘーゲルの名が何度か出てくる。 **「児童研究史に於けるフレーベルの位置** (上)」『教育時論』 (第五○四号、 明 治 32 4 は、 ドイツの教育家フレーベル(一七八二~一八五二)

フレーベルはカント、 フィヒテ、及びシエリングの哲学思想によりて影響を受けたるの痕跡あるは その著述の上にあらはれたるところによりて推知

(あきらかの意―引用者) 明らかなるところにして何人も否定し 能はざるところならむ。 し得べきのみならず 殊にその名著「人間の教育」の根本原理に就きて攻究すれば(ヘーゲルの思想によりて感化せられたるの形跡あるは瞭々として

が著わした "美の哲学 Philosophie des Schoenen の大綱 ヘーゲルのことが出てくる。すなわち― 編述『審美綱領 上巻』(春陽堂、明治32・6)は、 (大要)\* を編述したものという (「凡例」)。同書の「一 美の現象 エードゥアルト・フォン・ハルトマン(一八四二~一九〇六、ドイツの哲学者) D 美の現象の異称

ヘエゲル Hegel 以来、仮象 Seeming (Schein) といふ語を用いるはこの義なり。

「独逸大学制度 (二)」(『世界之日本』第四巻・第二四号、明治32・7)に、教師として影響力のあった哲学者としてヘーゲルの名がみられる。

るものなり 彼のフ井ヒテ、シエリング、ヘーゲル、シユライエルマツヘル、等か、其当時に大影響を与へたりしは、特に専門学教員たれ◯◯なり、 之等の人々の勢力は余り大なるにあらず、その著書の大半は、 其死後講義の草稿、又は学生等の記し置きたる講義筆記等より採集して出版せられた。

いて論じたいとのべたのち、ヘーゲルにふれている。 『めさまし草』(まきの三十九、 明 治 32 9 の 「審美新説」において、 評者 (おそらく森鷗外か) は、 いまこれより審美学 (美学) の現況につ

審美学は今に至るまで Schelling 及 Hegel の足跡を踏めり、此に従事するものは美の理想を形而上学の深処より探り出さんと欲し、……

高山林次郎編述『近世美学』(帝国百科全書·第三四編) 博文館、 明治32・9) は、 よく売れた本である。明治四十五年七月の時点で、 十版を

うな状態にあるかを明らかにするにあった。本書ちゅうに叙述した学説は、 かさねた。この小著(全一〇一頁)は、こんにちの美学になんら新知識をあたえるものでないという。本書を著わす目的は、 ヨーロッパの諸学者のものを参酌したという。 現今の美学がどのよ

氏が絶対観念論の美学」と題する章節がある(九一~一〇一頁)。 本書は大きくわけて、 「上編 美学史一斑」と「下編 近世美学」から成る。 「上編 美学史一班」 0) 第二章 美学史の概見」に、「ヘーゲル

現はれる者なり 、ーゲル氏 Hegel, 1770-1831は、 独逸の哲学者中、 美学に就いて最も精透なる研究を遂げたる一人なり。 氏の説によれば、 美は理想が感覚に続りて

る。 哲学者・井上哲次郎は、 同書の「第二 日本民族思潮の傾向 イツにおいてはじめて哲学を唱道したのはライプニッツ(一六四六~一七一六、ドイツの哲学者、 号を 異軒# といっ (-)序論 た。 同人の講演筆記を編んで一書としたものが、 に、 ヘーゲルの名がみられる。 『巽軒論文初集 数学者・政治家)であるといい、 全 富山 房 明 治 32 12 でク であ

リスティアン・ヴォルフ(一六七九~一七五四、 ハル大学教授)、イマニュエル・カント(一七二四~一八〇四、 起って、一種のあたらしい哲学を建設した。 ケーニヒスベルク大学教授) カント以後のドイツ哲学は、 が

接もしくは間接にその影響をうけて発展し、 同一の性質をもっているという。

氏の如き、 的なるの一点に於ては 即ちフィ 其立脚地は種々異同 ヒテ セリング 皆一なり、 ヘーゲル (ちがった点)あれども、 (二九頁 シヨツペンハウエル 其想考的 ハルトマン諸 形而上

家の説を参考にし、じぶんの意見をも加え、やさしく審美学について説い 江藤桂 華著 『美学大要』 (新声社) 明 治33・ 2 は 美の概念につい 256 (69)



高山林次郎編述『近世美学』(博文館、明治 9)。「早稲田大学中央図書館蔵」

ものである「序」)。本書はいわば、一般むきの美学入門書といえる。

本書は、 第一 美学の定義 第二 美の分類 第三 自然美 第四 人間美 第五 芸術美 から成っている。

意せねばならぬという。 著者によると、美学(Aesthetics)とは、すなわち美を研究する学問だという。 同書にはヘーゲルの美学について論じた箇所がみられ、それにはつぎのようにある。 しかし、 その研究方法は哲学的であり、 科学的でないことを注

は自然の醇化 (現れでる) に外ならず 之を其抽象的発現にして (純粋なものにする)を須要(しゅよう― 知性の所縁(ゆかり)により「了会せらるゝもの即真と対照して「説明を与へ、且つ其理想をい。。。。。。。 もっとも大事なこと)の原則となしたり(八~九頁) 

チ大学教授) 森林太郎著『審美新説』(春陽堂、 ヘーゲルのことが出てくる。 が著わした『審美上時事問題 Aesthetische Zeitfragen』の梗概をのべたものという(「凡例」)。本書のさいごの章節「審美学の現況 明治33・2) は、 ヨハネス・フォルケルト(一八四八~一九三〇、ドイツの哲学者・美学者。 のちライプチ

審美学は今に至るまで Schelling 及 Hegel の足跡を踏めり……

高 山林次郎の 「美学上の理想説に就いて」([哲学会講演]、 『哲学雑誌』第一五巻・第一五七号、 明治33・3) に、 ヘーゲルのことが出てくる。

所詮はヘーゲル氏が其の歴史論即ちヒストリズムの上に 具象理想説の根拠を立てるまでは、 独逸に於ける美学上の理想説は 抽象派であったと見て

も差支無からやうに思はれる。

『教育時論』 (第五四〇号、 明治33・4)の 「内外雑纂 ·問答」に、ヘーゲルの進化説が出てくる。

間 運命に付っき 哲学諸家の説 承 りたし

答 達し (前略) 自覚的に進化するものなりとするものをヘーゲルの進化説と云ふ、 宇宙の本体を指して 日々進漸して止まざる活理なりとし、其活理は無機 (生活機能のないもの)、 有機の天然界を経過して、終に人間に

大総長) 33 • 4 における史蹟の威厳をとなえておられるが、これは矛盾しないか。 高山林次郎 の所説を批判したものである。評者の高山はのべている。 の「時事評論 (一八七一~一九○二、"樗牛" 文芸界」に、「外山博士を憶ふ」を発表した。この小論は、 はペンネーム。 明治期の評論家、 戸山先生は、 ニーチェの哲学思想を讃美) 歴史そのものに美をみとめようとはあえてしない。 戸山正一(一八四八~一九〇〇、とやままきかず は、 『太陽』 明治期の教育家、 (第六巻・第四号) しかし、 ち東 明

治

、ーゲルの哲学なくして(ヘーゲルの美学を奉し給へるに非ずや。 予は先生が説の破綻、 或は是の点に本けるあらんを恐ると也

世紀の学界においていちじるしい進歩をとげたものは、 『太陽』 (第六巻・第八号、 明 治33・6 0) 「第四部 自然科学であるという。その影響は、 学術史」 は、 自然科学・哲学・政治学・法律学について論じている。 すぐ精神科学 心理学や哲学におよんだ。 論者によると、 十九

ドイツの学者は概して、 カント、 へーゲルの所説に依傍して(たよって)観念論的倫理学を主張せるは 哲学的倫理学の古いとりでを固守し、さいきんでは経験学派の本国イギリスにおいて、グリーン一派が 大に吾人の注意すべき現象なり

しかし、 『哲学雑誌』(第一巻・第一六三号、 ヘーゲルが亡くなってから、 明治33・9) ドイツの観念論は、 0) 「雑録 ついに瓦解し、 応問」に、 ヘーゲルのことが出てくる。 むかしの盛運をみることができないという。

ーゲルの自然哲学の如き 是の矛盾に陥りたる者、フオイエルバツハの非理性主義がヘーゲルより発生したる 決して偶然に非るなり。

『教育時論』 (第五五九号、 明治33 · 10 0) 「内外雑纂 問答」に、 ふたたびヘーゲルの名がみられる。

スピノザ の無限実体 ヘゲルの絶対、 スペンセルの不可知的勢力等は 皆この実物を指して命名したるものなり、と吾人 (われわれ) は信ずるなり、

:

『哲学叢書』 (第一巻・第一集、 集文閣、 明 治 33 10 の巻頭に、 「哲学定義」がかかげられており、そこにアリストテレス、 カント、 ヘーゲル

のものが提示されている。ヘーゲルの定義は――

哲学は先づ一般に対象に関する思惟的考察と確定するを得べし、

哲学は絶対(宇宙の究極原理――引用者)を研究する組織的の学なり、

哲学は概念的思想としての思惟的発達なり、

同上

同 上

、ーゲル

いう。 同誌の編者・井上哲次郎によると、維新以来三十数年たち、これまで制度や文物、 哲学の専門雑誌としては、『哲学雑誌』があるが、それに大論文をのせることができない。 社会的事相などが改造されたが、 ゆえに「哲学叢書」を発行し、そこに大論文を 精神界の革新はおくれたと

掲載し、

本邦における哲学の進歩と後進の教育に従事したい、といった主旨が「緒言」にある。

のち、 『哲学叢書』(第一巻・第二集) ドイツにおいて独立なる哲学の新系統を建てようとした者があり、 明治33·11) の「ロッチエ氏の哲学」に、ヘーゲルのことが出てくる。 ロッツェやハルトマンらがその代表格であった。とくに――、 論者によると、ヘーゲルの哲学分派した

ロッチエ氏の時に当り 自然科学の発達著しく、其哲学に及べる影響は頗る大にして、思想界を震撼したるヘーゲル哲学 漸く其勢力を失ひ 唯物

論勃興せり……

めに、 中島力造著『現今の哲学問題 平易に著わした『哲学入門書』である。 全 (普及社、 同書の 明治33 · 11) 「第七回 は、これから哲学の研究をはじめる初学者、 認識の本質に関する問題」に、 ヘーゲルへの言及がみられる。 哲学の現状を知ろうとする人びとのた

、ーゲルの絶対説的観念が万有 (万物) の根源であると説くのである、 故に万有は絶対的観念の顕現 (あらわれ) である、

(第五六四号、 明 33 • 12 0) 問答」 の問に、 神 とはどんなものをいうのか。

「海外雑纂

西洋人の

科学および哲学とはなに

前者の問にたいして、

か、というのがある。

『教育時論』

絶対的唯心論者へーゲルの説に云く、 神とは自覚的道理なり、 此自覚的道理は、 一方においては吾人の理性となり、 他方においては万物の本質となる、

また後者の問 とくに哲学の定義としては

フィヒテは哲学を以て 智識の学なりと云ひ、 ヘーゲルは理念 (理性の判断によって得られる最高の考え) の学となりと云ひ、

かでヘーゲル小伝、論理学の三断法、理法学(存在、 三宅雪嶺述『近世哲学史』 (哲学館第十二学年度 高等教育学科講義録) 本素、 総念 などが論じられている。 明治33・?) に、 ヘーゲルの章節(一一一~一五五頁) がある。 このな

、イゲル其哲学を構成するや 宇宙万象を挙げて皆此中に包含せ

しめ……(一五二頁

『教育時論』 カント哲学の門をくぐらねばならぬし、 (第五六六号、 明治34・1)の 「学説 カント以後のつぎの哲学者についても学ばねばならぬとしている。 政務 カントの教育説 上」に、 カントの名が出てくる。 カントの教育思想を研究するば

例へばフィヒテ、 セルリング、 ヘエゲル、 ショッウペンハウエル、 乃至シライエルマツヘル……

うけ、 おいて、 『太陽』(第七巻・第五号、 のちワイマールにおいて狂気のなかで亡くなった)の評論だという。かれは徹頭徹尾時代精神に反抗した。 日本の文壇をにぎわしたのはドイツの一畸人ニーチェ(一八四四~一九〇〇、ドイツの哲学者、ショーペンハウアーの意志哲学の影響を 明治3・5)の「宗教時報 ―ニーチエの宗教論」に、ヘーゲルの名がみられる。論者によると、二十世紀の初頭に

かれの眼中、 ヘーゲルなく、基督なく、神なく人なく、 傍若無人独り壮大の言を弄しょうじゃく ひと そうだい げん ろう 殆んど壮大狂に類せんとせり……

ドリヒ、 戸 一張信 ニイチェを論す 郎 (一八七三~一九五五、ペンネームは (承前)」(『帝国文学』第七巻・第六号、 が風。 明治から昭和期にかけてのドイツ文学者。ニーチェを日本に紹介した) 明治34・6) に、 ヘーゲルのことが出てくる 0)

の幣を惹起せり。 、エゲルの歴史哲学に 所謂。 「世界史は神の自現 (じげん) なり」といへる語は、 今日の史家をして往々事実行為の結果によりて 人を判断せしむる

玉 主義」 畄 和民の『帝国主義と教育』 と「帝国主義の教育」の二篇から成るのだが、これを総称して『帝国主義と教育』とした。 (民友社、 明治34・8) は、 『国民新聞』に発表した記事をまとめて一書としたようである。 本書は、 「日本の帝

いする一致団結のあり方について疑問を提起している。 帝国主義の教育」の 五. 公共的と自由」において、著者は、 ヘーゲルの国家観の一端を引きながら、 国家にたいする服従や、 社会福祉にた

理 著者によると、 は 自由なる精神のなかに在るものであって、 良心の声が命ずる服従、 道理にあわぬ団結でないかぎり、 隷属状態のなかにはないという。 それはまことの服従や団結ではないという。 しかも、 "良心" G, 道

隷的人民の中に発見す可からざるものなり 良心より出でざる服從道理に基かざる一致は、 ざる可からず。 社会の福祉に一致結合せざる可からず。 又は現実に存する実成せられたる道徳的生活なりと言ひたる所以ならん。吾人は固より国家の意志に服従せばだり 真正の服從に非ず、 然れども国家の意志、 真正の一致に非ざるなり。而して良心と云ひしなせい 及び社会の福祉は、 自由討究の上に非ざれば、 道理と云ひ、 之を知ることを得ざるなり。 自由の精神中に存して奴

ナトルプ(一八五四~一九二四、 とは何ぞや」を寄稿した。この小論のなかに、 吉田熊次 (一八七四~一九六四) ドイツの哲学者・教育学者)をその代表とする、 明治から昭和期の教育学者) ヘーゲルが出てくる。 は、 "新教育学 『東洋哲学』 とは社会的教育学の別名という。 (第八編·第九号、 新カント学派を指すものという。 明治34・9) 0) また哲学的教育学派といえば、 「論説」に、

彼等は同時にヘーゲル氏の感化を受け、 重に此方面よりして社会を重んずるに至りしものゝ如し……\*\*\* ゚゚゚゚゚゚゚゚゚゚゚

ッ、 近世にはじまったものでなく、 『太陽』 カント、 (第八巻・第二号、 セルリング、ヘーゲルにしても、 明治35・1)の ギリシャ時代からあるという。 「無神無霊魂説の是非如何」 みな唯物論ではなかったという。 しかし、 哲学として重要な位置をしめなかった。プラトン、スピノザ、 (井上哲次郎) に、 ヘーゲルの名が出てくる。論者によると、 ライプニッ 唯物論は

治・大正期の美学者、東大教授)が東京専門学校でおこなった講演を掲載したものである。このなかでヘーゲルに言及した。 『太陽』(第八巻・第四号、 明治35・4)の 「論説 -ロマンチックを論じて我邦文芸の現況に及ぶ」は、大塚保治(一八六八~一九三一、 明

(きわめて適当) の方便である 、ーゲルは事物発展の順序を、 Ę 反 合、 と三に分けたが 其反は抜きにして、正から一足飛びに合に進む工夫をするのが \*sets 社会万事を所置する至

して有名なパウルゼンの近作の論文を抄訳したものという。訳者によると、ギリシャの哲学は根本において主理的であるという。 『東洋哲学』(第九編・第五号、 明治3・5)の「プロテスタントの哲学者カント」(波多野精一)は、翻訳である。ベルリン大学の哲学教授と

近時に於ける是の傾向の最も著しき代表者は、ヘーゲルなり。

ったところのものは、 正岡芸陽著『英雄主義』(新声社、 真理の一端にすぎないのである。 明治35・5) に、 ヘーゲルが引かれている。 著者によると、 いかなる哲学者といえど、 かれらがうかがい知

カント然らざらんや、ヘーゲル然らざんや、ショーペンハウエル然らざらんや……(一四頁)

中江兆民遺稿 『警世放言』 (松邑三松堂、 明治35・5) 0) 「理論は邦家 (日本) に必要なり」に、 ヘーゲルのことが出てくる。

彼れ理論を排斥する者は 日耳曼ヘーゲル理学 (哲学) より脱胎し来れる露国の虚無党と旨趣 (いみ)を同じくする者なり(一〇〇頁

講演筆記) ホプキンス大学で心理学、哲学をおさめる。後年、 『東洋哲学』(第九編・第七号、明治35・7)の が掲載された。このなかで講演者は、たびたびヘーゲルにふれた。 「論説」に、 東大教授) の「哲学の変遷と新系統」(五月十八日におこなわれた「哲学館同窓会」における 元良勇次郎(一八五八~一九一二、同志社にまなびのちボストン大学とジョンズ・ショウの

と遊離したものであった。 ギリシャや近世における哲学者にしても、 みな立脚地を"概念"にとり、概念といったメガネを通して人生や社会をみたもので、 じっさい生活

希臘の古賢にも、又スピノザ、ヘーゲル、 カント等にても、 実際的方面を疎せるにあらすといへども、 実際的方面に遠かる傾向を免るゝ能はざりき

ーゲルはカントに次いて起り、 カントの哲学の不完全なりし点を補ひて、 完全なる哲学系統をたてたりと称す、

いう。 ーン(一八三六~八二、イギリスの新理想主義哲学の代表者、 『東洋哲学』(第九編・第八号、 論者によると、こんにち英米においてもっとも普及し、もっとも勢力があるのは、 明治35・8) 0) 論説 - グリーンの倫理説を論評す」(中島力造) オクスフォード大学教授) グリーンの論理説だという。 の著書は、 字句といい思想といい、 は、 講演筆記である。 トマス・ヒル・グリ ひじょうに難解だと

新カント派又はヘーゲル派と称せらるゝものなり



という。

ことを意図している。本書の骨格の多くは、欧米の諸家の哲学概論を参考にしたという(「序言」)。 る。 朝永三十郎編 哲学上の一般概念とその歴史的発展を概観し、 『哲学綱要』(宝文館、 明治35・11) は、初学者むきに著わした哲学入門書であ 読者をして将来、 哲学史の研究にむかわせる 248 (77)

思考の新方式によって、 同書の 第一 編 緒論 宇宙間にある絶対的認識の体系をつくろうとしたのは 哲学の本質及び旨趣 (意味)」に、ヘーゲルのことが出てくる。あくまでも経験や経験科学をはなれ、 純粋なる概念的

フィヒテ、シェリング、ヘーゲル三家の哲学

であったという(四二頁)。

朝永三十郎篇 「学究漫録 は、 『精神界』 (第二巻一一~一二号に連載された。 明治35・11~12)。このなかにヘーゲルのことが出てくる。

大そうヘーゲル流になりますが、 悪或は罪に対する我々の態度も亦、 上に述べた処と同様、 三種の類型がある様に思はれます。

正の評論をおこなうにはどうすべきか。それにはヘーゲルのやり方にならうのがよいという。 『太陽』 (第九巻・第一号、 明治36・1)の 「評論の評論」に、ヘーゲルへの言及がみられる。 ひとの作品を正しく評価すること―すなわち、 真

吾人の採るべき方針は、たゞヘーゲルの方法あるのみ。即ち反対なる者より 調和に行きつゝ 真理に接近する路あるのみ。

「太陽」 (第九巻・第三号、 明治36・3) 0) 「論説 文学者としての高山君」 (株次郎) (桑木厳翼の追悼演説)に、 ヘーゲル派の言及がある。

パウルゼン、グリーンの立場から道徳論を草し、 ヘーゲル派の美学を基準として裸体画を論ずるなどは 皆此思想を示して居ます。

『独立評論』 (第三号、 明治36・3) 0) 「論説 -目的と手段 (氏倫理学書に就て)」(桑木厳翼) に、 ヘーゲルの弁証法についての言及がある。

ある

(六二七~六三二頁)。

を似てみれば、紛糾乱雑せる諸事実を統一するに於て、欠くべからざるの方法となすべし。 、ーゲルの弁証法は 単に概念の演繹を説きて経験を蔑視せる点に於て 後の学者の軽ずる所となれりと雖も、若し之に加ふるに適当なる経験的、 補助、

高橋 五郎著 . 写 新最 一元哲学』(前川文栄閣 明治36・9) 0) 「第七章 一元哲学の現在未来 ヘーゲルとショペンハウエルの関係」 に、 御用

哲学者へーゲルのことが出てくる。

悪く言へば凡神論なり、而して僅かに一歩を誤まれば無神論に陥いらんとす。 元的観念を表はせる者なり、故にヘーゲルの哲学は善く申せば一元論(ただひとつの原理で、宇宙のすべての問題を説明しようとする考え方)にして、 按ずるに(おもうに) へーゲルの所謂普編的神観念若くは普編的大道理なる者は 万象(宇宙に存在するすべてのもの) の根本としてや 正に是れ一

経験の統一せられたるものという。また一個人の知識体系は、そのひとの人格より自然に生じるものという。 『東洋哲学』(第一〇編・第一二号、 明 36 • 12 0) 「彙報 時評 独断主義」に、 ヘーゲルの名が何度か出てくる。 論者によると、 知識とは

り スピノウザーの哲学は (カントもそうである)、ヘーゲル然り、吾人に於けるも亦然り。 スピノウザーの人格を離れて何等の意義なく、ライブニッツの哲学は ライブニッツを去りて何等の根底にあらず、カント然

加筆したものである。『西洋哲学史(下巻)』(警醒社書店、 の遺稿をあつめて編纂したものは、 大西 祝(一八六四~一九〇〇、明治後期の哲学者。東京専門学校問。 『大西博士全集』である。『西洋哲学史』(上下)は、 明治37・1)の第四十九章は、 [早大] や東京高師で教鞭をとったり、『六号雑誌』の編纂にたずさわった) 大西の口述を筆写した門下生の カント以後の哲学であるが、そこにヘーゲルの箇条が ノートに、さらに大西が

観をして しかあらしむる所以の絶対的理想を以て出立せり。故に史家(殊に彼れの学派にを客観的主心論といふ。而してヘーゲルはフィヒテとシェルリングとを合し、主観及び客的主心論といふ。シェルリングは客観を以て其の哲学を始めたり、故に哲学史家或は之れ〔三〕フィヒテの哲学は主観を以て始めたり、故に哲学史家或は彼れの哲学を称して主観

属する史家)之れを絶対的主心論と名づく。

以後の独逸哲学界に於ける中央の流れとも云ふべきものなり。 フィヒテ、シェルリング、ヘーゲルの三人相繼いで代表したる哲学思想は 是れカント

『東洋哲学』(第一一編・第四号、 明治37・4) 0) 「応問 哲学と倫理学との関係」に、

善悪の区別 の基礎は哲学にあるといい、 ーゲルの名が出てくる。論者によると、哲学と倫理学との関係については、 倫理は哲学的根拠から演繹したものでなければならぬ、 古来四つほ

スピノーザ、ヘーゲル、ショペンハウエル、グリーンみな其れ

う。

ど見解があるという。

倫が理り

(道徳の判断、

である。

『時代思潮』(第三号、 明治37・4)の 「時秤--文明の趨勢を論じて新時代の芸術に及ぶ(中)」(□牛生)に、ヘーゲルの名が散見する。

ヘーゲル自(みずから)も驚嘆したるが如く 理性の哲学はかれによりて完美せられたり

上杉慎吉(一八七八~一九二九、明治・大正期の憲法学者。東大教授、天皇制絶対主義勢力の理論的・実践的指導者)は、『法学協会雑誌』

(第

のである(「例言」)。

論者は折から国家学の学説の歴史を研究ちゅうであったからである 学演習会」に提出した十二の課題のなかに、「ヘーゲルの法律哲学の基礎及び評論」というのがあり、それに触発されて、 明治3・7)の 「雑録」に、「国家学史上に於けるヘーゲルの地位」(九九九~一〇一五頁)を投稿した。 本稿を執筆したようだ。 穂積陳重教授が

論者によると、 国家学説発展の門戸をひらいたヘーゲルの地位は、 国家学史上ひじょうに重要だという。そして

、ーゲルは国家を有機体とし 人格とし 主権の本体とせると云ふことだけを叙せるのみ 其の説の全体を述ふるは暫く要なし……

## と結論をくだした。

された。 ようとしたという。いったん研究に手をつけてみると、難解不明の点が、 『法学協会雑誌』(第二二巻・第九号、 、ーゲルの用語はひじょうにむずかしく、哲学を専攻する学生すら、これを理解するのに苦しむことを知ったという。 論者は本稿を三章にわかち、 明治37・9) ―ヘーゲルの哲学の基礎観念-<u>の</u> 「雑録」に、「ヘーゲルの法律哲学の基礎」[三月、 予想外に多かったという。いまにして容易ならざるしごとであると思った。 その哲学体系における法律哲学の地位 法理学演習報告] および法律哲学の基礎を論じ (吉野作造) が掲載

会出版、 (一八八三~一九五一、 吉野作造(一八七八~一九三三、明治から昭和期にかけての政治学者、東大教授)が著わした小冊子『ヘーゲルの法律哲学の基礎』 明治38・1、 全九六頁)は、 明治から昭和期にかけての民法学者、東大教授) 法理論叢第一二編にあたる。 本書は、 の法理学演習に出席したとき、提出した論文の大要を、 著者が東京法科大学に在学ちゅう (明治36・9~同37 印刷にふしたも 3 (法理研究



穂積陳重

じるという。ヘーゲルの法理学説を研究しようとする者は、 な知識をあらかじめ得ておく必要があるという。著者が本書においてしめそうとしたのは、 前提的知識であるという。 著者によると、ヘーゲル研究は、 用語がむずかしいのと思想が深遠なので、多大の労苦を感 かれの法哲学を理解するのに必

本書は 第一章 ヘーゲルの哲学の基礎観念 第二章 ヘーゲルの哲学体系及び法律哲学



ゲルの法律哲学の基礎』 明治38・1)。 「早稲

から成っている。

0) 地位

第三章

法律哲学

第一

節

法律哲学の前提

第二節

法律哲学の特質

小冊子のかたちにせよ、ヘーゲルについて単行本を著わしたのは吉野作造が第一号で

かれの哲学体系の他の部分とはなれ、

独立して研究でき

明治期には、諸家がヘーゲルについてさまざまの論文を諸雑誌に発表しているが、

吉野作造著『へ (法理研究会出版、 田大学中央図書館蔵

ある。

ヘーゲルの法哲学は、

ーゲルの項には、つぎのようにある(三四九頁)。

 $\wedge$ 

る辞典」

がいまだ無かったために、主としてアイスレル、

ボールドヰン、

キルヒネル等の哲学辞典を参考にして編んだものという(「凡例」)。

朝永三十郎著『哲学辞典

全』(宝文館、

明治38・1)

は、

「哲学上の学語を説明

せ

いう。

るものではないから、

法哲学の前提となる哲学の他の部分を理解することが必要だと

リラン。 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich ヘーゲル、デオルグ・キルヘルム・フリード 八年よりチュービンゲンの「セミナリー」の神學生と 十八歳までは其地の「ギムナジウム」に學び、一七八 獨逸の哲學者。ストットガールトに生る。七歳より なり、一七九○年哲學博士の學位を受く。チ\*-ビ ンゲン在學中ショリングと変を結びたり。一七九三 如き觀ありき。(一七七〇一一八三二) して非常の歡迎を受け、殆んど普魯西の官學たるが したりし時期にして、其哲學は普魯西官民一般より 八二三年頃より二七年頃まで、は其勢力の経頂に達 するまで其職を奉ぜり。彼のベルリン時代、殊に一 なり、尋てベルリンに轉じてフィヒテの後を承けて 其教授となり、以後一八三一年虎列拉病に罹りて歿 長となる。一八一六年ハイデルベルトの哲學教授と に係る。尋て一八〇八年ニュールンベルヒ の中學校 て新聞記者となる。彼の主著は皆な此頃以後の著作 を離せざる可らざるに至り、ハイデルベルヒに移り

外救授となりしも一八〇七年家計の困難のために之 亦多少之を認むるに至れり。一八○五年イ\*ナの員 の差異」てふ一書を著はせり。一八〇二―三年シ\*リ てふ處女作を出せしも其所說は價値あるものに非ざ 教師となり、一八○一年初めて「遊星の軌道に就て」

―一八〇〇年瑞西及フランクフールト等に於て家庭

ングと共同して「批評的哲學雜誌」てム雑誌を刊行せ りき。又之と同時に「フィヒラ哲學とシェリンク哲學と

。此頃よりして彼は哲學上の一家の見を立て世も

らきがそのまゝ自然の道理を主張した) ~ 一九四六、 『教育時論』 (第七一三号、 文科大学教授、 明治38・2)の 社会学講座担当) 0) 「はしがき」 「文芸史伝 がかいた小論 が引用されている。 -時代文学の変遷 (二)」に、 「陸象山」 このなかにヘーゲルが出てくる。 (陸九淵のこと― ヘーゲルの名がみられる。 - 南宋の学者。 朱子と論争し、 社会学者・建部遯 心即理 吾 心のはた (一八七

体を了(おえる)すべし。 読書を職業とせば、 群ねしょ (多くの書物) を渉猟せざる能はざるべきを、 胸中理論を練らんと欲せば、 先つカント、 余暇あらばヘーゲル、須らく其の大はかったかったが

『東洋哲学』(第一二編・ 第 二号、 明 38 • 2 0) 「荘子論 (続 第 一節 終局の道に就て」 に、 ヘーゲルの名が散見する。

ーゲル、 日 く 有は無なりと (中略) 有に対するの無なり ヘーゲル又曰く 此の如き無の最高形式は自由なり否定なりと……

『哲学雜誌』(第二一六号、 明治38・2) 0) 附録 に、 翻訳「ヘーゲル氏哲学体系」 (小田切遼太郎共訳) が掲載された。

駆者として名をなした。昭和期に入ると、 訳者のひとり紀平正美 (一八七四~一九四九、 国家主義的傾向をつよめ、 明治から昭和期にかけての哲学者)は、 皇道哲学をうちたてたり、 ドイツ観念論哲学 国民精神総動員運動の一翼をになったりした。 -ヘーゲル哲学の弁証法の研究の先 大

正八年 (一九一九) 学習院教授となり、 かたわら東大や東京商大(一ッ橋大)などに出講した。

いう。 哲学をまなぼうとする者に、ヘーゲル哲学とはどのようなものか示すにあった(「翻訳序言」)。 "哲学体系』とは、 訳者らは多年、 ヘーゲルの Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (「哲学的諸科学体系梗概」) 同書の研究にしたがってきたが、 今回邦語に訳すことにしたのは、 一つは知人から勧められたこと。 二つは日本語によっ を簡単にしたものと

ーゲルの書は、 ふつう難物ちゅうの難物という。 寝ころんで読む本ではないのである。 翻訳の第 回目は、 第一節から第五節まで (同号の

一八頁)に掲載され、 [昭和二年]まで)に断続的にのった。 以後も『哲学雑誌』(第二一七号、第二一八号~第二三二号、第二二五号~第二三六号、第二三○号、第二三五~第二三七

『哲学雑誌』(第二一八号、 明治38・4)の 「論説」 に、「ヘーゲル哲学と其の翻訳とに就て」(紀平正美) がのっている。これは同誌 (第二一六

号)に発表した「翻訳序言」の付言でもある。論者によると、ヘーゲルのものをよむとき、その用語についてよく考えねばならぬという。

タス ヴァーレ ディーヴァールハイト Das Wahre と die Wahrheit

Das Freie と die Freiheit

ぬときがあるという。「真であり」「自由である」こととは大きな違いがあるという。 これらの語は、ふつう「真理」とか「自由」と訳せばよいのだが、ヘーゲルのばあいには、 真あるいは自由という規定でもってすむときとすま

きがある。 の語句の配列が、そのまま Logische Folge(理法的順序)になっているという。だから少しでも位置をひっくり返すと、大切な意味をうしなうとの語句の配列が、そのまま Logische Folge(理法的順序)になっているという。だから少しでも位置をひっくり返すと、大切な意味をうしなうと だから訳文においては、「真なるもの」「真理態(性)」「自由なるもの」「自由態(性)」と区別して訳したという。またヘーゲルのばあい、 また関係代名詞のない日本語に正しく訳すことができないので、ときに文章を二つにも三つにも切断して訳したという。

事蹟を叙述したもの)に、 『国家学会雑誌』(第一九巻・第六号、 ヘーゲルのことが出てくる。 明治38・6)の 雑報-――『ハイデルベルヒ』大学百年間の国法学教授」(これは一世紀にわたる教授の

八一七年の冬学期に「ヘーゲル」は沛山 此の沛山の講義を基礎としたものである (ハイデルベルクのこと)で『自然法及び国家学』といふ毎週六時間の講義をして居る。「ヘーゲル」の

ビ倫理ノ異同」(『人性』第一巻・第三号、 (第一巻・第3号)。村上専精(一八五一〜一九二九、明治・大正期の真宗大谷派の学僧。のち東大印度哲学教授)の口述筆記 『Der Mensch 人性』という雑誌は、 自然科学上の知識によって、 明治38・6) のなかに、 ヘーゲルの名がみられる。 人類の社会的生活および精神的生活を研究する日本唯 一の学術雑誌という

哲学ハ個人ノ思想ニ依リテ成立ス

宗教ハ偉人ノ感化ニ依リテ成立ス

哲学ハカント、ソクラチース、ヘーゲル、等ノ賢哲一人アレバ 其人ソレゾレノ哲学ハ成立スルモノナレドモ、 釈尊ガ三十歳ニシテ成道 (悟りをひら

く) セラレシノミニテハ 仏教ト云フ宗教ハ成立セザルナリ

『時代思潮』(第二〇号、明治38・9)の 「時評」にある小文「空虚なる日本」は、 日本の哲学者といわれる者をあたかも揶揄したような文章で

ある。 記者は、 わが国には、 まだヨーロッパの大哲学者に匹敵するものはいないといっている。

8 € 本に哲学ありや、弘法 (空海の大師名)あり 伝教 (伝教大師) あり、 (荻生) 徂徠あり (伊藤) 仁斎あり (山本) 中斎 (江戸後期の儒者)

あり、鳳ょっ

る (江戸中期の僧) あり、篤胤あり、さては巽軒 万象を織理せる大思索家は未だ出でず。ア氏とカントとヘーゲルとショーペンハウエルとヴントとハートマンとオイケンと唯だ天の彼方に遙望する「象を織理せる大思索家は未だ出でず。ア氏とカントとヘーゲルとショーペンハウエルとヴントとハートマンとオイケンと唯だ天の彼方に遙望する (井上哲次郎)と雪嶺博士 (三宅雄二郎) あり。されど乾坤 (天地) を羅 ら し し (綱を張ってとらえ

のみ。

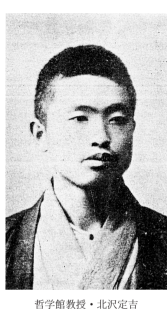
『東洋哲学』 (第一三編 第一号、 明治39・1)の 「人類と動物との分界線としての言語 (藤波 如 ヘーゲルの名がみられる。 鳥やけも

のは精神をもつかどうか、なんら結論はないという。

精神なる此言葉は、アリストートルの古代よりヘーゲルの近世に至るまで屢々使用せられ

無む ……いからもつ (心はなにも持っていない) を意味するときもある。

『東洋哲学』(第一三編・第二号、 明治39・2) 0) 「論説 哲学史の概念」(北沢定吉)に、 ヘーゲルが引かれている。



• 北沢定吉

北沢定吉著『哲学史綱』(弘道館、

合の形式に由りて思想の発展を論ずるものは

定立反定立

(論理を展開するための最初の命題と、ある主張論題に対立する主張)

ヘーゲルの弁証法なり。

見する。

記述の一部は諸雑誌にすでに発表したものであり、今回本書のなかに入れた。

明治39・5)には、ヘーゲルについての記述が散

から成っている。

本書は第一章

序論

第二章

希臘哲学

第三章

中世哲学

第四章

過渡時代の哲学

第五章

カント以前の近世哲学

第六章

カント以後の近世哲学

第七章

哲学現今

むことなく進化発展するものという。またヘーゲル学派は、三つに分裂したのであるが、かれらは

哲学を有機的(多くの部分があつまって一つの全体をつくる)発展の過程とみたことであり、思想はじっとうごかぬものでなく、片ときも休

は

の進歩

附録

ーゲルが主に姿をみせるのは、

第一 章

序論」と「第六章

カント以後の近世哲学」である。著者によると、

シェリングやヘーゲルの特色

主として霊魂の不滅、 神人(キリストの称) の信条、 神と世界との関係といふがごとき神学上の問題に就いて相争ひし

という。

かりか、 加藤弘之は口述筆記 コント、ヘルバルト、スペンサーなどの名を掲げている。 「新哲学」(『人性』第二巻・第六号、 明治39・6) において、ちかごろ新しい哲学派が生まれたとし、 カント、 ヘーゲルば

ント、 近頃カント、及ビヘーゲルノ哲学派ニ 新派ヲ生ジ 多少ノ改良ヲナセルモ ヘルバルト、スペンサー出デ哲学主義ノ革進又唱へ…… 未タ其ノ根本ニ於テ 改革セラレタルヲ認メズ、而シテアウグスト、 コ

総

岩野泡鳴(一八七三~一九二〇、 明治期の小説家・評論家・詩人)の 『神秘的半獣主義』(佐久良書房、 明治39・6) に、 ヘーゲルのことが出

( < 2

ーゲルの哲学の様に、 ハルトマンの如きもヘーゲルを利用したに過ぎない。 論理その物が殆ど宇宙の生命であるかの域に達して居ても、尚伝へ難いところがあるので、 三頁 ショーペンハウエルは別な方向を

を伝えている。六月六日にハルトマンがベルリン近郊で六十五歳で逝去したという。このなかにヘーゲルが出てくる。 『早稲田文学』 (第八号、 明治39・8) 0) 「彙いないない。 (分類してあつめた報告) 文芸消息 は、 『大阪朝日』(7·20付) が報じたハルトマンの死

千八百七十七年よりは 伯林に居住し 専ら哲学の研鑚に心を潜め ヘーゲル、シエリング、シォーペンハワアの哲学を総括するに 氏の有名なる

「無意識」哲学を以てせむと試みた。

として宗教の研究がはじまった。哲学者は哲学の立脚点から宗教の研究をはじめたという。そういった哲学者は などの特殊な宗教だけを研究し、 『警世新報』(第一〇一号、 明治39・9) その教理教義について論議するいわゆる宗教学とは異なるという。ドイツにおいて哲学が勃興するや、 0) 「講壇 宗教学概論」に、宗教学研究の略史がのべられている。宗教学とは、 仏教とかキリスト教

ライプニッツ、 カント、ヘーゲル、レツシング、ヘルデル、シユライエルマッヘル、ショツペンハウヘル、 ハルトマン等が其の重なるものであります。

とある。

人生観」(『早稲田文学』第九号、明治3・9)に、 金子馬治(一八七〇~一九三七、ペンネームは "筑水"。 ヘーゲルのことが出てくる。 明治から昭和期の哲学者・文芸評論家、 早大教授) が執筆した 「キヤーケゴー . ルル ド〜 の

シエリングやヘーゲルは、智識と信仰と芸術との調和を図らんと苦心して居るが、畢 竟 其れは架空な理論に過ぎない。

ゲルにとって宗教は、 『警世新報』(第一〇三号、 智識の極点 明治39・10 (到達できるさいごの点) であった。 0) 「講壇 -宗教学概論」に、 ヘーゲルの宗教について書かれている。著者・芝田徹心によると、  $\stackrel{\wedge}{l}$ 

に到達するは 即ち宗教の極致なり。 - 宗教とは個人の有限なる精神が、其の本質に於ては 畢竟無限絶対なることを了得せる智識に外ならず。此智識を得ています。 はばいた 完全の自由

ある。 ル派の分裂 岡島誘著 著者によると、ヘーゲルはシェーリングのように、精神と自然とを、絶対的理性の両方面とはみなさず、絶対的理性そのものと考えた。ま \_\_ 近最 第二編 西洋哲学史』(博文堂、 十九世紀英国哲学 明治39・11) は、 第三編 十九世紀仏国哲学 -第一編 ヘーゲル以後の独逸哲学 -などから成る。ヘーゲルの名が多出するのは、 第一章 ヘーゲルの反対者 一〜五四頁あたりまでで 第二章 ヘーゲ

定立――反定立――綜合 是れ実に宇宙思想の発展の形式なり (五頁)。

た

という。

(三巻、一八六九年刊)、『哲学大系(八巻、一九○六~九年刊)を公したハルトマンは、ヘーゲルの書を好んでよんだ。 『東洋哲学』(第一三巻・第一○号、明治30・11)の「ハルトマン氏に就いて」(北沢定吉)に、ヘーゲルの名がちらほらみられる。『無意識哲学

、ーゲルの「哲学概論」及び十八世紀仏国哲学者の著書は、 彼が愛読せる最初の哲学書なりしなり。

『哲学雑誌』 論者によると、 (第二三五号、 近世の美学を攻究しようとする者は、 明 39、 何月号にのったものか不明) ハルトマンの門をくぐらねばならぬという。ハルトマンの美学は、 0) 「彙報 ハルトマン逝く」(八〇九~八一八頁) に、 ヘーゲルの名が散見 カントに緒を発し、

近くはヘーゲルの具象理想論に至りて 其発展の頂点に達したる美学見 (美学上の考え方) を基礎とせり。

民は物資的文明よりも、精神的文明に心をよせるようになった。その結果、 は欧米の物資文明におどろき、ただそれをまねるのに余念がなかったが、 『警世新報』 (第一一七号、 明治40・5) 0) 「他力信仰と見神」に、ふたたびヘーゲルのことがひきあいに出されている。 日清戦争後は国民に自覚ができ、 外国のまねをあまりしなくなった。 明治のはじめ、 日本人 玉

独逸と云へば、 カント、 ヘーゲル、 ショッペンハウエル、 ハルトマンを追憶するのである

節約し一書としたもののようだ。参考にした著述は ものである。 宮地猛男共編北沢定吉共編 しかし、 『哲学汎論』 同書は編者が書きおろしたものではなく、 (弘道館 明治40・5) は、 初学者のための哲学入門書として編まれた 西洋の哲学書を参考とし、

ラポポルト (不詳)…………… Primer of philosophy

オスヴルト キュルペ Oswald Külpe(一八六二~一九一五、 ドイツの哲学者・心

理学者。のちムュンヘン大学教授) 0) 哲学 入門』

Einleitung in die Philosophie, 1895および同書の英訳 八九

七年ロンドン刊

マン

ヴィルヘルム・ヴィンデルバント… Wilhelm Windelband(一八四八~一九一五、ドイツの哲学者、ハイデルベルク大学教授)の英訳 A History

of Philosophy, transl. by J. H. Tufts, 1893

楽観論とは などである。 前掲書の附録 人生のくらい面を見ず、現実はすべて善で、人生はたのしいものであるとする立場をいう。 −臼カント以後の近世哲学に、「楽天観(Optimism)」がある。このなかにヘーゲルが出てくる。哲学でいう楽天主義.

ザ、 彼等に従へば、 ヘーゲルの如きこの立脚地の代表者なり。(一七四頁 世界に実在する部分的の醜悪は、全体の完全の為め 全体の善美も為めに欠くべからざるものなり。ストア派、 ライブニッツ、スピノ

紀平正美著『論理学綱要』 (弘道館、 明 40 • 10 0) 「附録」に、 ヘーゲルの名が散見する。 たとえば

、ーゲルは最も抽象的なる有(Sein)から 其の哲学組織を始めまして、 漸次具体的のものに進めました。

をもって貫かれたものという。 ロマンチックな哲学は、一面からいえば、壮厳な文芸と観ることができ、またかれの哲学は、"発達の哲学"だという。 自然の進化 金子馬治は「理想派文芸と人生発展の観念」(『早稲田文学』第二四号、 人生の発展 そのような歴史的観念を植えつけたのは、ドイツの理想派の文芸であった。 宇宙の進歩についての思想は、十九世紀の西洋の学問と芸術の産物であり、 明治40・11) において、 ヘーゲルを引きあいに出している。 それらは進歩発展という歴史的思想 ヘーゲルの

、ーゲルは、 独逸理想派文芸期に発達した此の根本観念を、 最も精確に又最も巧妙に、 理論の形式に言ひ現はした随一人である。

国語辞典』)。『早稲田文学』(第二五号、 プラグマティズム (実用主義) は、 一種の功利主義である。 明治40・12) に、 『南山』という寄稿者(金子馬治か)が、「プラグマティズムと新自由主義」という小 知識が真理かどうかは、生活上の実践に利益があるかどうかで決定される(『岩波 った (「自序」)。

文を寄せている。このプラグマティズムの主張の多くは、ヘーゲル系の絶対論者を非難攻撃することによって展開してきた。

哲学の反動は済んだのであるが、英米に於いては、輓近になって 道理を判断する能力 プラグマティズムは、 主知説 -や感情よりも意志を重くみる立場)の運動の英米に於ける一発顕(一つの現われ)であって (経験的、 感情的なものよりも、 知性的、 ヘーゲル哲学が頭を擡げた為めに、 合理的、 思惟的なものを重要視する学説) 近頃漸く其の反動を起しかけたのである…… に対する主意説 独逸では前世紀の中程にヘーゲル

九頁

られる。ブレスラウすなわちヴロツワフ(ポーランド南西部の商工業都市)において、商人の子として生まれたラサールは、 岡村司(一八六六~一九二二、明治・大正期の民法学者。のち京大教授)の『思想小史』(有斐閣書房、のするが、 (一八二五~六四、ドイツの労働運動・社会主義運動の指導者。 ヘーゲル哲学に傾倒) についての一章があり、そこにヘーゲルの名がみ 明治41・1) に、 土地の中学校を卒業 フェルディナント・

後

法律学を修め、ヒヒテー(フィヒテ)、ヘーゲルの学風を慕ひ、 ライプチヒの商業学校に入学せり。然れともその課業を喜はず。転して大学(ブレスラウ大学—引用者)に入り、 政治に関しては、 当時独逸青年の間に行はれたる激烈なる革命思想を懐けり。(一一七 博言学 (言語学の旧称)、 哲学、 及

頁

同書は初心者に論理学 今福忍著『論理学要義』(宝文館、 (正しい判断や認識をうるため、 明治41・1) は、 早稲田大学や浄土宗大学における講義を骨子として、それに手を加えてなった書である。 思考の進め方を明らかにしようとする学問)の大要を理解させるために編まれたものであ

同書の附録 形而上学的論理学」に、「ヘーゲルの論理学」と題する章句がある。

して、 へーゲルの論理学は之を約言すれば、 認識の最も遍通なる(自由に変化適応する)内容は「之も形式と共に考察せられざるべがらずとなし……(四五八頁) カントが思考の形式と内容とを峻別 (きびしい区別) したるに反して、形式と内容とは分離すべからざるものに

用語としての"自然主義" 『早稲田文学』(第二七号、明治41・2)の本欄に、「文芸上の自然主義」と題する小文がのったが、このなかにヘーゲルの名がみられる。 は - 自然を唯一の実在として、これを科学的に説明しようとする主義である。自然主義はまた写実主義 (事物の実体

を客観的にえがこうとする主義)の一部ともみられている。

う芸術的傾向 外形の模写、 自然の模写、之れ中心とする点に於いて、写実主義はクラシシズム(古典主義 -引用者)に分類した。(中略)写実主義は「クラシシズムと通ずる。ヘーゲル、シェリングの一致は、 -ギリシャ・ローマの古典を手本として、それにしたが 是れに外ならぬ

というふうに説いたという。しかし一 カントはひじょうに "経験" 『東洋哲学』(第一五編・第五号、 の要素を重視したが、 明治41・5) の 真正の意義における哲学は、やはり先天(経験に先行し、経験の基礎となる意)の認識である 「論説 近世の唯物論に就て」(得能文)に、ヘーゲルのことが出てくる。 論者によると、

へーゲルに至ては
理性偏重の極論に行た者と言はれて居るのである。

てヘーゲルの名がかかげられている。 『太陽』 (第一四巻・第八号、明治41・6)の 「文芸界の趨勢 第二節 独逸の思潮」に、 文芸や思想界に偉大な貢献をした超然的哲学者とし

而して一方にはヘーゲルが出てゝ、広大なる哲学組織を立てゝ(つくる)、其の中には独り哲学のみならず、文芸、宗教のすべてのものを包括した。

カントは批判哲学を立てゝ、フヒヒテ、シエリング、ヘーゲルの大哲学を呼び起し……

島村抱月(一八七一~一九一八、 明治・大正期の評論家・劇作家、 早大教授) の「文芸上の自然主義」(『早稲田文学』(第二六号、 明治41•

7 に、

ヘーゲルのことが出てくる。

の対照語として用ひられたことは シンボリズム、クラシシズム、ロマンチシズムの三名目 人の知る所である。 (呼び方) が 哲学者ヘーゲルの美術論に於いて、 始めて最も名瞭に文芸彙類 (同じたぐい)

「Hegelノ学説」(五二九〜五六六頁)を寄稿した。これはヘーゲルに関する単独論文である。 戸と ,水寛人(一八六一~一九三五、 ヘーゲルの論理学-- ヘーゲルの自然哲学 明治・大正期の法学者、 - ヘーゲルの精神哲学 東大教授) は、『法学協会雑誌』(第二六巻・第八号、 ――ヘーゲルの学派である。論者いわく―― 内容は ――ヘーゲルの小伝 明 治 41 8 ヘーゲル哲学の大綱 0) 「論説」

Hegelノ哲学ニ於テハ 哲学ノ研究ニハ 思想ノ法 (思想作為の過程の意か 引用者) ノ研究ヨリ始メザル可ラズ……

ードをユーモラスにしるしている 夏目漱石(一八六七~一九一六、 明治・大正期の小説家) 0) 三四郎」 (『東京朝日新聞 明治41・8から掲載) に、 ヘーゲルにまつわるエピソ

講義にあらず、心の講義なり 、ーゲルの伯林大学に哲学を講じたる時、 ヘーゲルに毫も哲学を売るの意なし。 彼の講義は真を説くの講義にあらず、真を体せる人の講義なり。 舌の

、ーゲルの講義を聞かんとして、四方より伯林に集まれる学生は、此講義を衣食の資に利用せんとの野心を以て集まれるにあらず。唯哲人ヘーゲルな

うに卒業し去る公等(きみたち)日本の大学生と同じ事と思ふは、天下の己惚なり。 発現に外ならず。此故に彼等はヘーゲルを聞いて、彼等の未来を決定し得たり。自己の運命を改造し得たり。のつべらぽうに講義を聴いて、のつべらぽ るものありて、講壇の上に、無上普遍の真を伝ふると聞いて、向上求道の念に切なるがため、壇下に、わが不穏底の疑義を解釈せんと欲したる清浄心のるものありて、講壇の上に、無上普遍の真を伝ふると聞いて、向上求道の念に切なるがため、境下に、わが不穏底の疑義を解釈せんと欲したる清浄心の

『東洋哲学』(第一五編・第九号、 明治41・9)に、戸水寛人は、小文「ヘーゲルの哲学大綱(おおもと)」を寄せた。ヘーゲルの哲学を研究す

順序として、思想作為の過程により、左記のごとく三つにわける、という。

既に主観と客観と相結合したる以上は「更に又主観と客観とを分離せしむ、之れ吾人の悟性(物ごとを合理的に考える能力)に基く。 主観と客観と相分離したる上は 吾人の意識は 主観と客観との結合により(生ず。例へば物を見て心の中に感覚を生じ(因て以て領会(了解)を生ず。 更に復其結合を生ず、之れ吾人の理性に基く。

(認識の起源・性質・範囲・価値などについて研究する哲学の一部門) 論者によると、ヘーゲルの哲学においては、 絶対(絶対者や真理・価値などの客観的な基準の存在をみとめる立場) の研究となるという。 の研究は、 同時に認識論

<u>5</u>に、 白いりを ヘーゲル派哲学の信奉者 秀湖(一八八四~一九五〇、 -誠一という人物が登場する。 明治から昭和期にかけての小説家・評論家。反アカデミズムの民間の史家)の『黄昏』 (如山堂 明 治 42 •

主義ばかりが、蔓つて居る此国の学者の説の中で何時でも多少の異彩を放つて、常に一部の青年から少なからぬ興味をもつて見られて居た。 誠一はもと倫理学上のヘーゲリアンで、彼の学説の出発点は何時でも社会に於ける習慣の破壞、建物といふやうな問題にある。彼の学説は頑固な団体

四迷子逝く」の一文を寄稿した。このなかにヘーゲルの名がみられる。 『太陽』 (第一五巻·第八号、 明治42・6)に、長谷川天渓(一八七六~一九四〇、 明治から昭和期にかけての評論家・英文学者)は、

如く立言するに至りぬ 同国の批評家ブエーリンスキーは、 はじめシエリング、 ヘーゲルのロマンチック哲学にかぶれたれど、後には写実的、 自然主義的見地を取りて、 左の

互い相関係しているため、"存在論" 元良勇次郎は、 これはヘーゲルに関する単独論文である(九○五~九二九頁)。これは講演筆記のようである。 『哲学雑誌』(第二四巻・第二七二号、 だけを切り離して論ずることはできないという。ヘーゲルの 明 治 42、 何月号にのったものか不明)に、 「論説 論者によると、ヘーゲルの哲学は、 一へーゲルの存在論に就て」 すべてお

存在の説は 一方から言へば 段々と帰納的に研究して来たところの結果である

という。 また他方から考えると、それはヘーゲルの論理学の出発点であったという。

たにし、 綱島政治著『欧州倫理思想史』(杉本梁江堂、 出版したものである。同書の「今代倫理 明治 42 • 10 其二 独逸唯心派倫理」に、 は、 先に刊行した『春秋倫理思想史』(早稲田出版部) ヘーゲルの章節がある (二三九~二四四頁)。 明 治 40 12 著者によると、 を装いをあら

ーゲルの倫理は、要するに進化発展の倫理だという。

従来の抽象的なる個人的倫理に対して 客観的倫理を樹立した一点は、 欧州の思想史に不朽の位置を占めた所と言はざるを得ぬ

という。

に、 人間に進歩があるように、哲学にもそれに応じた進歩があるはずという。なぜなら、 『東洋哲学』(第一七編・第九号、 その時代の思想をあらわすものだからである。 明治43 10 0) いまは混乱の時代、折衷の時代、 「論説 哲学の進歩 (講話の一節)」(得能文)に、 論<sup>ろん</sup>べん 哲学は前人の継承 (意見をのべて論じる) の時代であるという。 地位、 へーゲルの名がみられる。論者によると、 財産などうけつぐ)であるととも



桑木厳翼

の時代ではないという。

ヨーロッパの偉大な哲学者は、みなその時代の思想の代表者であった。が、

ヘーゲルやスペンサーの如く、時代を現はす人は無い。

という。

吉田静致の「人格的唯心論に就て」(『哲学雑誌』第二八五号、 明治43・11) に、 ヘーゲルの

ことが出てくる。

の境域を越へない間はそれで宜いけれども 彼は既に人と云ふものを超絶して 絶対と云ふことに這入つて来る。 、ーゲルの如きは、 矢張人間の理性の働きから気が付いて、理性 -ロゴス - 観念を実在とする一種の絶対主義を唱へて居るのであるが、人的理性

る、 詩人)は、哲学から何もうるところがない、といっているが、『皇帝とガリレア人』(世界史劇)には、ヘーゲル哲学の口吻 治43・12) において、哲学の学説を文芸で表現することに言及している。桑木によると、イプセン(一八二八~一九○六、ノルウェーの劇作家・ 桑木厳翼(一八七四~一九四六、明治から昭和期にかけての哲学者。京大教授をへて東大教授)の「現代哲学」(『太陽』第一七巻・第一号、 (口ぶり) を示してい 明

たとえば、ユリアンとマキシモスとの問答に

ユリアン 自由の途とは何ぞ?

道士マキシモス 必然の途である。

ユリアン

何の力にて?

いまは大哲学者

道士マキシモス 意欲によりて。

ユリアン 何を意欲すべきか?

道士マキシモス おえねばならぬものを。

この問答は、 矛盾の原理を無視したいい方であり、「有は無なり」というへーゲル哲学を想いださせる、という。

是は正しくイプセンが ヘーゲルの説を伝聞して(伝えきいて)偶然其思想を借りたものだらうといふ。 にれ まき (Emil Reich, H. Ibsens Dramen)

意識的に哲学を引用した文芸上の作品はたくさんあるが、哲学を排斥する者が、

しまいには哲学と合体する趣意とおなじだという(桑木)。

森鷗外(一八六二~一九二二、明治・大正期の軍医、 小説家・評論家)の「食堂」(明治43・12)に、 ヘーゲルがらみでピエール・ジョゼフ・

プルードン(一八〇九~六五、フランスの社会主義者)のことが出てくる

大した学者ではない。スチルネルと同じやうに、Hegelを本尊にしてはゐるが、ヘエゲルの本を本当に読んだのではないと、後に自分で白状してゐるだ。 ぎくぎ ほちょう Proudhon は Besançon の貧乏人の子で、小さい時に活字拾ひまでしたことがあるさうだ。それでもとうとう巴里で議員に挙げられるまで漕ぎ付けた。 オルウドン フザンソン でほん さんしょくらじゅう

西田幾多郎の 『善の研究』 (弘道館、 明治4・1)に、ヘーゲルの名が散見する。

部の使命を充す為に興亡盛衰する者であるらしい(万国史はヘーゲルの所謂世界的精神の発展である) 遠き歴史の初から人類発達の跡をたどつて見ると、国家といふものは人類最終の目的ではない。 人類の発展には一貫の意味目的があつて、 国家は各其

ーゲルは何でも理性的なる者は実在であつて、実在は必ず理性的なる者であるといつた。この語は種々の反対をうけたにも拘らず、見方に由つては

動かすべからざる真理である。

朝永三十郎(一八七一~一九五一、明治から昭和期の哲学者。大谷大学教授をへて京大教授) の「ショーペンハウエルの哲学」(『倫理講演集』

第一〇二号、

明治4・2)に、ヘーゲルが引きあいに出されている。

ショーペンハウアーは、フィヒテ、シェリング、ヘーゲル等の思弁的唯心論に反対し、一八二〇年(三十二歳)ベルリン大学の講師となったと とくにヘーゲルに対抗して、その勢力をそごうとした。ショーペンハウアーは、これら三人の哲学者を

三大法螺吹き (die drei grossen windbeutel) と罵倒した……

えは、 ている、 掲載された「世界の心― 山路愛山 理性で解することができぬことがらに関して無益に弁論し、 という。 (本名・弥吉、一八六四~一九一七、 - トルストイ伯の哲学無能論」 明治期の史論家・評論家)が、後年創刊したのが『国民雑誌』である。同誌の第二巻・第六号に (明治44・6) に、 宗教上の教訓によってよくいわれていることを拙劣にくり返したものから成っ ヘーゲルの名がみられる。 論者によると、つぎに掲げる哲学者らの教

かれらの説は、空想的な矛盾にみちているという。

アリストテレース、プラトーン、ライプニッツ、ロック、ヘーゲル、スペンセル其他無数の人生観は即ちこれである。

宗教や哲学の新説といっても、 『国民雑誌』(第三巻・第八号、明治45・4) 旧説のむし返しが多いという。 の 「民之声 ショーペンハウアーやハルトマンの哲学は、 -新しければ真理なりと思ふ迷信」 に、 へーゲルの名が引いてある。論者によると、 いっとき人心をさわがせたが、奇説で

はないという。

其様なる考の輪郭だけは存在したるものなり。 哲学歴史の上より言へばカント。 スピノザ。 ヘーゲルより 人間思想の発展したる順序に於て 自然に達すべき一種の結論にして 実は古典の中にも

のそしりを免れず、 錦田義富の小文「ギユーヨーの道徳無義務論 ヘーゲルは深奥ではあるが、すらすらと進まない、という。しかし、 (『倫理講演集』 第一一七号、 明治45・5) に、 ヘーゲルのことが引用されている。 カントは浅薄

未だカント。へーゲルの壘(とりで)を摩する大哲学系統組織者は現はれぬにしても、\*\* 深が (ふかい) 多方面の自由思想家は多く出て居る。

ーチェ、 学者、イエナ大学教授)と、アンリ・ベルグソン(一八五九~一九四一、フランスの哲学者、コレージュ・ドゥ・フランスの教授)の二人は、 ま世界で名高い学者だという。 『倫理講演集』(第一一九号、 カント、オイケンなどを例にひいているが、ヘーゲルもすこし顔を出している。ルドルフ・オイケン(一八四六~一九二六、ドイツの哲 明治45・7)の「哲学と現代」(桑木厳翼) は、 講演筆記を掲載したものである。論者はベルグソン、コント、ニ

オイケンよりベルグソンのほうが変ったところがあり、 人を魅了する力があるという。 他方、 オイケンはどうか

オイツケンの方は、 どうも所謂哲学者風の所があり過ぎて、プラトー、 カント、 などを昇いで カントの槍を提げて、 ヘーゲルの鎧でも着して、 出

て来ると云ふ遣方である。

[大正期]

安倍能成訳
ルドルフ・オイケン原著 『ルドルフ 大思想家之人生観』 (東亜堂、 大正元・10) は、 七五六頁もある大著である。 本書は歴史書である。 人生問題を提示

すると同時に、さまざまの思想家の人格的特質をあきらかにしようとしたという(オイケンの序文)。要するに、古今の大思想家の人生観を観察 叙述し、 批判したのがこの本であるという(波多野精一の序)。

同書の第三章「第二節 独逸観念論」に、ヘーゲルについての章節がある。

で俗っぽい)人格が之を和げた。 彼れの思想の世界には、始からして怪物の様な力が働いていた。然し或る間は、精神の力がそれを抑制した。そして此人の平和な、殆ど平俗な彼れの思想の世界には、始からして怪物の様な力が働いていた。然し或る間は、精神の力がそれを抑制した。そして此人の平和な、殆ど平俗な ( 平 凡

散見する。 レクラム文庫に翻刻されていることやヘーゲルの胸像などについて語っている。 桑木厳翼著『哲学綱要』(太陽堂書店、 著者は詳説こそしていないが、 大正元・12) は、 ヘーゲルの弁証法にふれている。またベルリン大学附属図書館のようす、ヘーゲルの『歴史哲学』が、 旧著『哲学概論』の補遺のような意味でかいたものという。同書にはヘーゲルの名が

大学の裏通はドロテーン町、其の町端にヘーゲルの胸像がある。

という(「欧米哲学界の印象」)。

が著わした『哲学入門』Einleitung in die Philosophie (一九○九年、第四版) を訳したものという。 宇井伯壽共訳 『哲学概論』 (弘道館、 大正2・1)は、ウィーン大学教授ヴィルヘルム・イェルザレム(一八五四~一九二三、ドイツの哲学者) 同書には、 ヘーゲルの言説について散見する。

実体一元論は、 ヘーゲル(一七七○~一八三一)に於て、 猶一層包括的統 なおいっそうほうかつ 一的に論述せられたり。(一八九頁)

たものである。このなかにヘーゲルの名が散見する。 『東洋哲学』 (第二○編・第三号、 大正2・3 0) 「独逸現代の哲学思想」(ドクトル ヤコビ) は、 東洋大学でおこなわれた講演の翻訳をのせ

吾 々の教師が若かった頃は、 独逸に於いてヘーゲルの唯心論が倒れ、 又た独断的唯物論に反対して争って居た頃であった。

講演集』 会の根柢に流れ、 チス―ドイツに招かれて"皇学" 鹿子木員信(一八八四~一九四九、かのこぎかずのぶ (第一三七号、大正3・1)に掲載された。論者によると、いま世界でもっとも著しい傾向は、 日本は世界でもっとも民主主義的な国であるといっても過言ではないという。 を講じた。 明治から昭和期の哲学者。 太平洋戦争ちゅうは、 海軍機関学校出身の元海軍中尉。 「言論報国会」 の事務理事。 A級戦犯 のち哲学を専攻し、 民主主義だという。 の講演筆記 慶大・九大教授を歴任。 (「哲学の使命」) その潮流は、 が、 日本社 ナ

ーゲルの予言どおり、 十九世紀のすえか二十世紀初頭において、民主主義が実現しつつあるといい、 天下はまさに民衆のものになりつつある

という。

Die Massen avancieren ("民衆は前進する" (物ごとを見通す知力) を持って居たヘーゲルの言った言葉であります。 意 とは、 第十九世紀の初頭に当って 此民主主義運動が未だその頭を擡げぬ前 彼の人類の深き洞察の

従来、 哲学史の書を著わした者の多くはドイツ人であり、 英米の学者の手になるものはひじょうに少なかっ

北 吟吉 合訳 藤井健治郎 合訳 『西洋哲学史』 (冨山房、 大正3・2) は、 アメリカのロージャース教授 (不詳) のStudent's History of Philosophy を訳したものと

いう(「訳者序文」)。

同 .書の第三十八章は、ヘーゲルの章節である。 このなかで著者はヘーゲルの小伝、 ヘーゲル哲学の大体の性質 精神発展の諸階段、 ヘーゲル哲

学の欠点などについて論じている。著者は、-

ヘーゲル哲学の明瞭なる総念を伝ふるは 一大難事たり

といい、以下の叙述は大要ならざるをえない、という。

学界の一部を風靡していたという。フィヒテは宇宙の元理を道徳的にみて、万有(あらゆるもの)の目的は、道徳的活動にある、と説いたが 見する。 『向上』(第八巻・第四号、大正3・4)に、「宇宙に彷徨ふ現代思潮 論者によると、西洋近世の哲学を知ろうとする者は、まず世界稀有の大学者をきわめねばならぬという。ヘーゲルは、一家の言をたてて、 (下) (宮田 修)という小文が掲載されており、そこにヘーゲルの名が散

へーゲルは同じ元理を理性として、此万有の目的は 知識的活動にあると論じて居たのである。

このなかにヘーゲルの名が散見する。近世美学の発達に貢献したドイツのヘーゲル 宮地猛男著『哲学とは何んぞや』(要領文庫・第一編・広来社書房、 形而上学 三 自然哲学 四 心理学 五. 論理学 大正3・7)は、平易な言文一致で書かれた哲学入門書である。 六 美学 七 倫理学 社会学 九 哲学史の要領 から成る。 本書は

近世哲学に一新紀元を開くに至った。此後フヒーテ。シエリング。ヘーゲル等相次いで起り、以てカントの説を紹いだ(一二六頁)。

『東洋哲学』(第二一編·第八号、 大正3・8)の小論「スピノーザよりヘーゲル」(紀平正美)において、 論者は哲学的発展と系譜にふれ、

ばならなかった スピノーザよりヘーゲルに至る間には、 ライプニッツを要し カントによって転回せしめられ (方向をかえられ)、フィヒテ及びセリングを経なけれ

という。

『倫理講演集』(第一四四号、 大正3・8)の「近世に於ける『我』の自覚史」(朝永三十郎)に、ヘーゲルの名が散見する。フィヒテ、シェリ

展させることをうながしたのは、カント哲学の物そのものの概念であるという。 ング、ヘーゲルらは、 カント哲学の正当な継承者であるが、 かれらはカントが発見した『三体系』(超個人または先天我または純我) の概念を発

とくに第三部において、ショーペンハウアーの性格と哲学との関係 征矢野 雄著『ショウペンハウエルの研究』(東亜堂書房、大正3・8) -かれの哲学の歴史的地位 は、 事蹟 (生涯と性格)・学説・評論の三部構成である。 その学説の価値、 内部的矛盾 かれの文明史 著者によると、

的意義などをうかがおうとしたという(「自序」)。

がいっしょになって黙殺するからだと怒った。が、 かれがベルリン大学での講義が失敗したのは、 伊 とくにヘーゲルとの関係では、かれに論争をしかけ、 藤源 郎 編輯 っ 書叢代現 オイケン』(民友社、 大正3・9) に、 ヘーゲルの妨害があったからと考え、また著作が世間からみとめられなかったのは、 かれのとりこし苦労は、ヘーゲルの大組織の自爆と崩壊によって、むくわれた。 個人的反感から攻撃したことはよく知られている。 ヘーゲルのことが出てくる その攻撃は、 "要塞戦 の観があった。 哲学教授たち

ーゲルについては我々はヘーゲルの為に牽きつけらるゝと同時に拒斥せらる。

シェ 同書の 大西 ーーリングの哲学とヘーゲルの哲学との関係、 「第四十九章 祝の遺稿をまとめて編纂したものは『大西博士 カント以後の哲学」に、ヘーゲル(一七七〇~一八三一)の章節 ヘーゲルの弁証法、自然哲学などについて語っている。これら三人が 全集』であるが、その第三・四巻は『西洋哲学史』(警醒社書店、 (七三三〜七三六頁)が入っている。 大正3・10) である。 このなかでフィヒテ、

相継いで代表したる哲学思想は 是れカント以後の独逸哲学界に於ける中央の流れとも云ふべきものなり。

という。

とその発展の結果、 『倫理講演集』 (第一四九号、 フィヒテ、 シェリング、 大正4・1) 0) ヘーゲルの思想は、 「思想上の国産奨励論に就て」(朝永三十郎)に、 コールリッジ(一七七二~一八三四、イギリスの詩人・批評家)やカーライル ヘーゲルの名がちらほらみられる。 カント哲学

なったという。 (一七九五~一八八一、スコットランド生まれの評論家・思想家)を介してイギリスに輸入され、グリーン一派の理想主義的自我実現論の倫理と

超個人主義的国家主義・軍国主義をその哲学体系の内容としたのは、ヘーゲルだという。それは哲学的基礎 『倫理講演集』(第一五〇号、大正4・2)の「独逸思想と軍国主義」(朝永三十郎)に、ヘーゲルが引きあいにだされている。 -絶対的唯心論のうえに立ったもの 論者によると、

国家対個人の主客(主人と客)関係に関する従来の思想を根柢より破壊して 徹底した超個人的国家主義を説いた

のである。

という。

ヘーゲルは

のである。ヘーゲルによると、国家はその客観的道徳の一体現(具体的なすがた)だという。国家の職能 国家と他の国家との関係――に、ヘーゲルの国家論の特色がみられるという。 『倫理講演集』(第一五〇号、大正4・3)の「英独思想の特徴を論ず」(藤井健治郎)は、ドイツの団体主義、国家主義などについて語ったも (職務上の能力)のうち、 外的職能

にとって道徳上必要なものであるから、国民は一身を犠牲にして護国の大任をはたさねばならない。 国がその独立を維持してゆくために、ときに他国と戦争になるのは当然のことであり、戦争もまた国家にとって必要なものである。戦争はまた国家

、ーゲルは此の精神を「政治的勇気」と名つけてゐる。

という。

稲毛 詛 風著『オイケンと現代思潮』(近代思潮叢書・第八集、 天弦堂、 大正4・7) に、 ヘーゲルの名が散見する。

いふ方が一層妥当である。 ドイツに於てはロマンティシズム・アイデアリズムの哲学は 既にヘーゲルに於て其の絶頂に達した。否寧ろ一歩を脱して新しい転向点を見出したとサッピ

す 『東洋哲学』(第二二編・第八号、大正4・8)に、 は、 「加藤老先生の壽 (長生き)を祝す」の小文を寄せた。生れつき、体力や意志のよわい者は長生きできぬようである。 富士川遊(一八六五~一九四〇、 明治から昭和期にかけての医学者。『日本医学史』を著わ

その主因となせるは、 生命の予後 諸家の賛同する所…… (見通し)を論ずるに方り、一定の精神的動機が寿命を長くするの事実を示し、 殊に精神の緊張と「エ子ルギー」とを以て、

という。

(das Moralische) の二つの語のあいだに何ら意義上の区別をしないという。しかし、ヘーゲルは、ッメス モッーニリッシンエ 『東洋哲学』(第二二編・第九号、大正4・9) 0) 「倫理上の根本問題(二)」(稲垣末松)において、 論者は 「倫理」 ダス ズイットリヒエ (das Sittliche) と 「道徳」

道徳といふ概念をば、 個人の意志生活の範囲に限画し(かぎる)、さうして倫理といふものに対して、。。 より高遠なる価値を附与し……

が引かれている 『倫理講演集』 (第一六三号、 大正5・3) 0) 「西洋諸国の学風を論じ 我が国将来の学風に関して希望を述ぶ」 (中島力造) に、 ヘーゲルの名

カントの精神を承けてフィヒテ、シエルリング、ヘーゲル等の唯心論者が出て 各々自説を主張したのであります。

論者によると、 いまから五十年ほどまえ、ヘーゲルは大きな勢力をもっていたが、その学派が瓦解し、二、三の有名な学者を残すだけになった

という。

ぬしろものという。

ックやミルのものは、ふつうのじいさんや婆さんが読んでもだいたいわかるが、ヘーゲルの哲学書は、ドイツのふつうの老人らが読んでもわから ドイツの学者は、独特の術語を使って著述するという。しかし、その思想は精密ではあるが、理解することはむずかしいという。イギリスのロ

ても、 かり通っているということであろう。 に倫理学がなかったからだとしている。日本の学者は人の説を引用しても、出典をあきらかにしないという。たとえば、「ヘーゲル台く」と書い また日本のこれからの学風についての注文は、左記のようなものである。日本の哲学思想は、 何の本のどこにあるのか明かにしていないという。引用書、参考書をいますこし正確にしるすようにいっている。要するに雑駁な論文がま 論理的方面がよわいという。その理由として儒教

みずから創造発展する統一態であるという。ルネサンスにおいては、ロックによって、その曙光がしめされ、カントの大発見により 『東洋哲学』(第二三編・第五号、大正5・5)の 「Romanticの思潮」 (松下舜孝)に、 ヘーゲルの名がみられる。 論者によると、「自我」 は、

フィヒヲ、シリング、ヘーゲルの所謂ローマンチックの流れとなって、現代に至り……

という。

国家とはなにか。それは国民精神によって統一された有機的渾一体(ひとつにまとまったもの)である。 ーゲルとっての社会とはなにか。それは多数の個人が、じぶんの利害上、法律や規約をもうけて行政機関をもうけるところの団体という。一方、 書に編んだものである。本書は五本の論文から成るのだが、「三 独逸思想と軍国主義」には、ヘーゲルの社会観や国家観が説かれている。 朝永三十郎著『独逸思想と其背景』(宝文館、大正五・五)は、最近二年ほどのあいだに著者が公にした、ドイツ思想に関する論文をまとめて

家族を支配するものは愛である。

社会を支配するものは利であり、国家を支配するものは国民的精神である。

『倫理講演集』

(第一七三号、

大 6 · 1)

0)

「独逸哲学と欧州大戦乱

(中島力造)

は、ド

イツ哲学が第一次世界大戦

二 九

一四・七~一

、-ゲルは個人対国家の関係に就いては プラトンと等しく明確たる超個人的国家主義を説いた。

A History of Philosophy) を訳述したものという。同書は八○四頁もある大書である。「第七章 西洋哲学史』(目黒書店、 大正5・9) は、 コーネル大学の哲学教授フランク・シルリーの哲学史(Frank Thilly, 独逸の観念論」 の第四節は、「ヘーゲル」(六二七

~六四八頁)である。

ーゲルに依れば、 哲学の業(つとめ) は、 自然及び全経験界を如実に知り、 其処に存する理性を会得するにあり、

という。

能動性反応などについて記されている。ヘーゲルについては左記のようにある。 「哲学者の材能態度」といった分節があり、 『東洋哲学』(第二四編・第一号、大正6・1) ヨーロッパと日本の思想家 の 「材ings (生れつきの能力) 態度の類型差異を論じ 生命終息曲線に及ぶ (一)」 (下沢瑞世) に、 (伊藤に斎、 荻生徂徠)らの身体 -勢力-運動 -知的反応 -感情的反応

ーゲル (一)短小(背がひくく、小さい)にして健康良好なり。(二) しき(やすい)傾向あり。(九)堅忍不抜なり(つらいことに負けず、 <u>回</u> 思索力に勝る。 (五)独断に富む。 (六) 結論的能力、 定義能力に富む。 がまん強い)。 (七)静穏沈鬱情調にして。(八)中年後より怒り易いか やき (三) 発音平板にして高き

八・一一まで〕と関係があるかどうか、諸家の意見の相違を紹介しながら、所感をのべている。

カント、 フィヒテ、 ヘーゲル等が唱道したる唯心論を指して独逸哲学といふならば、それは決して今回の戦乱の原因にはなって居らぬ……

同論文のつづきは、 (同誌第一七四号、 大6・2)に掲載された。今回はドイツ哲学が大戦の原因になっているといった-――アメリカの哲学者

デューエ教授の反対論を紹介している。

源は、こういったドイツ哲学にあると考えた。 家が交際するうえでの慣例にすぎない。絶対の最高実現である国家に反対するものは、 ーゲルは考えた。戦争は国家が発展するうえで避けられぬ。それによって人類の腐敗が防止できる。 存在する理由をもたぬ。 国際法は正当な法律ではない。 デューエ教授は、 今回の戦争の淵 それは国

ル以後の範疇論である。 淀野耀淳著『認識論之根本問題』(日本学術普及会、 いずれも軽くふれたものである。 大正6・3) 範疇は、 実在または思惟のもっとも普遍的、 0) 第四章 認識の形式」 の第五節は、 基本的な概念をいう。 ヘーゲルの範疇 論 第六節はヘーゲ

カントの範疇論に次で近世に於て著名なる範疇論は ヘーゲルの範疇論である。

節である。 安部能成(一八八三~一九六六、大正・昭和期の教育者・哲学者)が著わした『西洋近世哲学史』(哲学叢書第十編、 おもにウィンデルバンドの近世哲学史によって書いたものという(「凡例」)。「第四章 論者によると、ヘーゲルが終始問題にしたのは、 世界をもって神的精神 (すなわち絶対的精神) カント及び独逸理想主義」 の必然的発展と解したことである。 の第五節は、 岩波書店、 大正6・4) ヘーゲルの章

は

観念論的形而上学の完成者はヘーゲルである。

に導いたものは、 『哲学研究』 (第二巻・第 フィヒテ、シェリング、ヘーゲルなどの思弁的唯心論派の哲学であった。かれはことにヘーゲルから思想内容において大きな感 一四号、 大正6・5) の「ヘルマン・ロッツェ」 (朝永三十郎) に、 ヘーゲルの名が散見する。 口 ツェを哲学の研究

化をうけた。

殊に初期の著作(「小形而上学」)に於ては、ヘーゲルの影響が著しく認められる。

て一書としたものである。 西田幾太郎著 『現代ける 第一 理想主義の哲学』 部 第四講 理想主義哲学の史的概観」 (弘道館 大正6• 5 は、 に、 京大における特別講演や『哲学研究』などに発表した論文などをまとめ ヘーゲルのことが出てくる。

、ーゲルに至つては 自然も精神も共に理性の発展であつて 世界は此理性が弁証的方法によって自らを発展したものに外ならぬ。

る点でどんな関係があるかを明らかにする準備段階として、この稿では、 `ーゲル思想とへーゲル以前の思想との関係などについて記している。論者によると、 『倫理講演集』(第一八三号、 ーゲルの哲学は、 カント哲学に源流があり、 大正6・11 0) 「独逸哲学と欧州大戦乱 フィヒテ、シェーリングの哲学をへて発展していったものである。ヘーゲル哲学は (十)」(中島力造) ヘーゲルの略伝、 ヘーゲルの哲学書の難解さといったら古今無双だという。 は、 ヘーゲル哲学体系とその著述、 ヘーゲルの哲学思想が、第一 ヘーゲルの権利哲学、 次世界大戦といかな

カント哲学の唯心論的方面の発達したるものであるというて宜しいのである。

して社会道徳があらわれてくるという。またヘーゲルの国家道徳は くに抽象的すなわち客観的意志論 『倫理講演集』 (第一八四号、 大正 6 • 12 (権利) について論じている。 の小論 「独逸哲学と欧州大戦乱 論者によると、ヘーゲルのばあい、 (十一)」(中島力造) は、 権利があって道徳があるという。 ヘーゲルの権利哲学 (広義の倫理哲学) と 道徳が発展

今次の戦乱と直接間接の深き関係を有する国家至上説である。

ルの章節である。ヘーゲルの特性および伝記、 北昤吉訳 『近世哲学史 下巻』(早稲田大学出版部、ヘフディング著 『近世哲学史 下巻』(早稲田大学出版部、 弁証法、 組織、 大正6・12)の 法律哲学、 宗教哲学などが論じられている。著者によると、ヘーゲルの著作をひろ 「第八編 浪漫主義の哲学」の第三章(二一〇~二三四頁)は、 ヘーゲ

彼の説明の抽象的性質と、更に彼が使用してゐる幾多の術語とである。

げて、まず読者をおどろかすのは

る哲学的認識の問題 田辺元(一八八五~一九六二、大正・昭和期の哲学者、 (完結)」を寄せた。論者によると、ヘーゲル論理学の特徴は、 京大教授) は、 『哲学研究』 その弁証法にあるという。 (第三巻・第二四号、 大正7・3) 論理は意味の自己発展という。 に、 「独逸唯心論に於け

無き理其物の開展である。なりそのものかいてん 哲学者が自ら弁証的運動を行って知る所が 即ち理其物の発展なのである。此処に論理学の認識の特殊性が存する。 ヘーゲルの論理学は思惟する主観

は上述の国家論を完成するために について論じたものである。論者によると、この社会倫理のなかに、ドイツの国家至上主義や軍国主義の趣旨がふくまれているという。ヘーゲル 『論理講演集』(第一八八号、大正7・4) 0) 「独逸哲学と欧州大戦乱(十二)」(中島力造) は、 ヘーゲルの権利哲学の第三編すなわち社会倫理

歴史哲学を著はして
独逸国家の使命に就て論述して居るのである。

という。

いての学問であるという。キリスト教の神学だけが唯一の神学ではなく、世界の各宗教に、それぞれ神学がある。 『神学之研究』(第九巻・第六号、大正7・9) 0) 「神学の概念」 (紀平正美)に、 ヘーゲルのことが出てくる。 論者によると、 神学とは神につ である。

カント以後いまにいたるまで、

宗教の哲学的論議に関して、哲学史上に盛名をはせたのは、

ヘーゲルは、哲学のうえに信仰を確立しようとしたし、

彼の理性主義によつて、全く基督教の精神を理性化(概念化)してしまつた。

ている。ドイツは侵略主義、 『東洋哲学』(第二六篇・第一号、大正8・1) 武断主義、 堕落的軍国主義を体現して、みずから自滅した、と。ドイツ哲学の背景と一二○○億ドルの借金を有し 0) 「独逸の興亡新生と独逸哲学との関係 (上)」(下沢瑞世) において、論者はこんなことをいっ

一年に六○億ドルの利子を払わねばならぬ国になった、と。

ドイツの国是すなわち軍国主義の二大源泉は、 カントとゲーテである。 前者は "義務" (各個人の義務と国家にたいする国民の義務) の学説をとなえ、

後者は "自己修養" の思想を説いた。

プロシア王国の標置した義務の高い見解と帝王政治の概念は ヘーゲルの思想に近似する点があった。

尼子 止編 -近最 哲学の進歩』(大日本学術教会、 大正9・3) は、 哲学を専門とする学者が、 各部門について執筆したものであり、 総括的な書

物である。ヘーゲルが登場するのは

─ 宗教哲学の現在将来……文学士 鈴木宗中

口 最近のカント哲学……文学士 鈴木俊行

シユライエルマツヘルとヘーゲルとである。此二人は、カントと共に、宗教哲学の三大古典家と称せられる。

という。ヘーゲルによると、絶対は理性であるから、 世界は理性の論理的発展だという。また

ヘーゲルによれば 哲学は絶対を論理的に発展させて世界を解釈するものである。

帆足理 郎郎 (一八八一~一九六三、大正・昭和期の哲学者、 早大教授) が執筆した『哲学概論』(洛陽堂、 大正10・3) は、 著者の人生哲学を

根元(おおもと)から、いっさいの自然現象を説明しようとした。 のべたものでなく、哲学研究を志す若者のための入門書であるという(「序」)。本書の核となったのはワセダにおける講義であった。 ヘーゲルが姿をみせるのは、 「第四章 形而上学 第二編 実体論」においてである。ヘーゲルはシェーリングがそうであったように、 唯一の

十九世紀の大哲へエゲルは「スピノツァ以来」此種の一元論を大成した人である(一三五頁)。

ハイデルベルク大教授)の述作『十九世紀のドイツの精神生活における哲学』を和訳したものである。このなかにヘーゲルの名が散見する。 吹田順助訳 『十九世紀独逸思想史』(岩波書店、ヴィンデルバンド著『十九世紀独逸思想史』(岩波書店、 大正10・7) は、 ヴィルヘルム・ヴィンデルバンド(一八四八~一九一五、 ドイツの哲学者、

ヘーゲルが、自然は精神の別荘である(一○一頁

といったとすれば、フォイエルバハ(一八〇四~七二、ドイツの哲学者。ヘーゲル左派の代表的思想家)にとって、精神こそ自然の別荘であった。 ヘーゲルはシェリング(一七七五~一八五四、ドイツの哲学者、のちベルリン大教授)よりも五歳年長であったが、その影響のもとに育った。

始は却てセリングの思想に従ひはじゅかれっ 深く希臘 羅馬の歴史及び法律を研究し、其れにて得たる知識を以て、セリング思想の解説をなし得たりき。(三四『--^

『法学協会雑誌』(第三九巻・第九号、 大正10、 何月号に掲載されたか不明)の 「雑録 ·新『ヘーゲル』派ノ法律哲学 (二完)」 (木村亀二) は、

(法哲学)とは、

哲学者の眼をもってみた法律のことのようである。それは法律に属し、

同時に哲学的学問を構成しているという。

単独論文である(一四四~一六二頁)。法律哲学

ーゲル学徒は、 その師へーゲルの歴史的精神をうけて、 法律の歴史的研究に大いに貢献したが、 他方それまでなおざりにしてきた 「法律ノ哲

学的省察ヲ新ニ発展セシムルコト」が課題としてのこされている。

ゲルがベルリン大学において教授の職をえ、その進路を完成したのち、 大関増次郎訳『カント哲学批判』 (大同館書店、 大正11・3)の 「第三章 カント以後の哲学の進化過程」 に、 ヘーゲルの名が散見する。

> ^ |

ショペンハウエルは

ヘーゲルに対して最も憤怒の極に達してをつた

紀平正美著

『哲学叢書

認識論』

(岩波書店、

大正11・9) に、

ヘーゲルの名がちらほら見られる。

極端なる理想論者ヘーゲルに於ては、 哲学は文字通りの意義で反省 (Nach = Denken) である

紀平正美著 『行の哲学』(岩波書店、 大正 12 · 1) は、 著者によると、人としての行為の意義を解明しようとしたものという。 同書の 「第九章

カントよりフィヒテ、セリング、ヘーゲルへ」に、ヘーゲルのことが引きあいに出されている

金子馬治著『現代哲学概論』 (東京堂、 大正12・2) は、 十九世紀までの哲学を叙述した旧版に、 あたらしい二十世紀哲学を解説したものとい

ヘーゲルの哲学は、 非凡な才能を以て、これまでの理想主義の脈をば、一層組織的に又一層系統的に、一大系統のもとに組織しいほ 完成したものと言は

れる

著者によると、ドイツ理想主義哲学におけるヘーゲルの地位は、ギリシャ哲学におけるアリストテレスの地位に酷似しているという。 稀有な総

合的手腕がどこまでもヘーゲルの天分であった。

『倫理講演集』(第二五〇号、大正12・6)の「創造的進化と価値の世界」(帆足理一郎)において、論者はヘーゲルの進化の観念、 宇宙の観念

などについて語っている。ことに宇宙については、—

宇宙全体を一個の完成組織即ち絶対組織の中に抱擁したのでありまして 絶対と云ふ不変不動の見地から見ると、宇宙は既に完全である、……

という。

『哲学研究』(第九巻・第九五号、大正13・2)に、「HegelのPhänomenologie des Geistes」(三土興三) が掲載された。論者によると、"ヘーゲ

ルの精神現象学、が日本の学界であまり知られていないため、はじらいの気持をおさえつつ執筆したという。これはヘーゲルに関する単独の長編

論文である (七八~一六一頁)。

精神現象学とは、 精神の発展、 顕現をいみするヘーゲルの哲学用語である。かれは人間が認識する過程を、意識による対象吸収の歴史とみなし

た『哲学小辞典』(岩崎書店、昭和22・7、三二八頁)。

本稿においては、 - 対象的意識 -知覚の立場― 力と悟性、現象と超感覚的世界 自覚 自覚独立と不独立 自覚の自由 理性な

どについて論じられている。この論文はつかみどころがなく、晦渋である。

『思想』(第二九号、大正13・3)の「アリストテレースとヘーゲルとの推理図式に就て」(紀平正美)も、 単独の論文である(一~二一頁)。本 『我等』(第六巻・第五号、

大正13・6)の

「弁証法とマルキシズム」(嘉治隆一)において、

論者はつぎのように論じている。

フォイエルバッ

つくった。また――

稿は、アリストテレスとヘーゲルの断言的三段推理図のちがいについての論者の考えの一端を発表したものである。この論文も晦渋である。 いわく。

余が研究の煩瑣(こまごまとし、 わずらわしい)なる点は、一般の読者には興味のない事であるが故に、研究の結果のみを記すこととする。

ピーニ(一八八一~一九五六、イタリアの作家、文芸批評家)は、詩人・哲学者・科学者・神秘家・画家などについての人物評論を三冊あらわし 『倫理講演集』(第二一号・編之三、大正13・5)の「パピニと其人物評論」 (岡田哲蔵) のなかに、ヘーゲルの名がみられる。ジョバンニ・パ

『二十四の頭脳』(24 Cervelli, 一九〇二年~一九一二年までの文集

た。

『たたきつぶし』 (Stroneare, 一九一六年)

 $(\Box)$ 

(三) 『照明』(Testemonianze, 一九一六年

これらの三書は、 いずれも二十四名の人物について評しているのだが、 第一の書 『二十四の頭脳』 ヘーゲルが顔をだしている。

哲学者は英のバークリ、 独のヘーゲルとニーチェ、英のスペンサー (後略)

者・経済学者、ヘーゲル左派に属する)は、 ハ(一八○四~一八七二、ドイツの哲学者)によってヘーゲルの欠点を教えられたカール・マルクス(一八一八~八三、ドイツの革命家・哲学 十八世紀のフランスでおこなわれた啓蒙哲学としての唯物論を発展せしめ、自己の唯物哲学の基礎を 210 (115)

、ーゲルの長所たる弁証的論法を採って 自然及歴史の発達の上に現はると進化と革命との説明に利用したのである。

の哲学についての梗要をのべたものという。 『哲学研究』(第九巻・一〇一号、大正13・8)の「ヘーゲルの歴史哲学」 ヘーゲルによると、歴史には三つの種類がある。 (関栄吉) は、 論者によると、 ヘーゲルの歴史哲学すなわち世界歴史

- → 原本的歴史
- 二 反省的歴史
- (三) 哲学的歷史

そして歴史哲学が対象にするものが、さいごの哲学的世界史であるという。

橋高倫一訳『哲学方法論』(大村書店、ニコライ・ハルトマン著『哲学方法論』(大村書店、 大正13・10 に、 ヘーゲルの後世にたいする意義のことが記されている。 かれが後世にたいする

価値は、その弁証法的図型に存するのではなく、かれが――、

大規模な体系概念に基いて、大いにこれを概念的に深化したことに存するのである。(一二九頁)

『国家学会雑誌』(第三八巻・第一一号、大正13・11)の「ヘーゲルの国家理念論の考察」(今中次麿)は、 ヘーゲルに関する単独の論文である

(三八~六六頁)。このなかで論じられているのは、 ヘーゲルの国家論の立脚地、 その規範的、 合理的、 啓蒙的要素である

、ーゲルは、 国家は理念である、といった。国家が理念である、というのは、 国家が事実ではないことを意味するという。ヘーゲルにおいては、

国家意志の専制的行為がじゅうぶんに許される

彼は民主主権論を否認し、国家主権をとり、

その最終決定を君主の統一性にもとめたという。

なることを願った。 児玉達童著『哲学概論』 本書において、ヘーゲルの名が散見する。 (大村書店、 大正 13 · 11) は、 日本大学の講義で用いた草稿に加筆してなったものであり、 カントは哲学を認識論にかぎったのであるが、カント哲学から出発した 初心者の参考書や教科書に

ヘーゲルの哲学がカントの思想を正当に発展せしめたものであるか

まだ学界において定説がないという。

規模堂々たる弁証法を完成したという。かれにとって思想とはなんであったのか。ヘーゲルは、 「第三篇 西山庸平著『哲学汎論』(聚英闇、 実在論」の第七章に、ヘーゲルの弁証論が説かれている。著者によると、 大正 13 · 11) は、平易に、哲学上の史実を、第三者の立場から手っとり早く紹介したものである。本書の へーゲルは不世出(世にまれな)の綜合的天才であり、 その

切の思想は、必ずその反対の思想を産む。

といったようだ。

加 藤玄智著『東西思想比較研究』 (明治聖徳記念学会、 大正13・12) に、 ヘーゲルの名が散見する。

ヒテの主観的観念論、 シエリングの客観的観念的を更に統一して 広大な哲学組織を造つた学者が独逸に出でた、それは名高きヘーゲル。

嘉治隆一訳 「ヘーゲル法理学批判」(『我等』第六巻・第一一号、 大正<sub>13</sub> · 12 は、 マルクスが執筆した翌年 すなわち一八四四年、 パリにおい

て発行していた『独仏年誌』に発表した論文(ただし序論でおわった)の邦訳である。

文である(一二五~一五六頁)。本稿は 会問題研究所雑誌』(第二巻・第二号、大正13・12)に、「ヘーゲルの哲学史とマルクスの経済学史」を寄稿した。これはヘーゲルに関する単独論 久留間鮫造(一八九三~一九八二、昭和期の経済学者、ベロルはのでは、 ――ヘーゲルとマルクス――マルクスの経済学における経済学史の尊重 大原社会問題研究所をへて法政大教授。マルクス経済学の理論的権威者)は、『大原社 哲学史に関するヘーゲルの見

マルクス研究者は、マルクスがヘーゲルから大きな影響をうけたというが、論者によると、影響の中味については、従来じゅうぶんな考慮が払

解

経済学史に関するマルクスの見解

から成る。

たのである。マルクスは、そのさか立ちの弁証法をてん倒することによって〝合理の核心〟を発見したという。

われてこなかったという。たとえば、マルクスはヘーゲルから弁証法を継承したが、その弁証法は、

ヘーゲルにおいて神秘化し、さか立ちしてい

しかし、 論者によると、合理の核心とは、 マルクスの唯物的弁証法(=唯物史観)であるが、"てん倒"は何を意味するものかはっきりしない

ようだ。

で考察しようとしたのは、法哲学全般についてでなく、ヘーゲルの社会哲学(ヘーゲルのばあい〝道徳哲学〟を意味する)である。ヘーゲルにお 『講座』(大正13、 何月号か不明)の「ヘーゲルの社会哲学」 (関栄吉) は、 ヘーゲルに関する単独論文(一~二二頁)である。 論者がこの論文

いては、

道売りたり とデッ 倫リ - 理 とは普通には同意義に用ゐられてゐるが、ヘーゲルのばあい、本質的に異なるのである。

(大正13、 何月号か不明)の「ヘーゲルの美学」(鼓常良)は、 ヘーゲルに関する単独の長編論文(一~五六頁)である。論者によると、

(ヘーゲル)の美学は その体系の組成要素であると同時に、この部分のうちにまた全体が顕現してゐるのも勿論である。

彼

という。

『思想』 (第三九号、 大正 14 • 1) の「含蓄から顕現へ」(木村素衛)において、 論者は含蓄的全体から顕現への必然的道程について、ヘーゲル

が示したものの意味を考えてみたいとおもったという。

している。 村田豊秋著 第七章は、 『代 哲学大集成』(中央出版社、 **へーゲルの哲学である(一五六~一九二頁)**。 大正14・1) は、 大著 (六三○頁) である。 近代ヨーロッパにおける大物哲学者を、 ほとんど網羅

分裂と反対 絶対的観念論 -ベネケの哲学などについて論じている。 論理的唯心論 止揚と弁証的過程 矛盾原理 弁証的方法 論理哲学 自然哲学 精神哲学 絶対的 精神

所謂絶対的観念論を鼓吹して、いるという 覇を哲学界に称したものを、 へーゲル其の人とする。

にして国家学は学として可能なるか――フィヒテ及びヘーゲルに関する一研究」の邦訳が掲載された(一五五~一七五頁)。学的国家学者として、 フィヒテとヘーゲルとの違いは、 『改造』 (新年号、 大正14・1) に、 後者が ハインリヒ・リッケルト(一八六三~一九三六、ドイツの哲学者、 ヴィンデルバンドの弟子) の論文「如何

現在実在する国家に対し、 何ら命令を与へ、政治上の要求をなし、 成立する国家状態の改善のために何ら提案をなさんとするものではなかった。

ことである。

高木八太郎著『東西思潮講話』

(共益社、

大正 14 • 2)

は、

大別すると、「上

東洋思潮」と「下

西洋思潮」

からなるが、「ヘーゲルの哲学」

どについて記されている。著者によると、 の章節があり(六五五~六六一頁)、 してドイツ理想主義におけるヘーゲルの位置は ヘーゲル哲学の特色 ヘーゲルには組織的体系的な天賦の才があり、 汎理性論 弁証法 理想主義哲学を一大系統のもとに組織し、 哲学の三部門 -論理学 自然哲学 完成した。 精神哲学な 206 (119)

という。

『倫理講演集』(第二六八号、大正14・2)の「ヘーゲルの宗教論及び宗教と国家との関係論 台」(紀平正美訳註)には、こんなことばがみられる。

宗教を若し国家的生活より離せば、 無内容となり、 例へば神の如きものも亦抽象的なる極限概念としてのみ残り、 単なる彼岸の幻影たるに止まらん。

なお、この訳註は、第二六九号(三月)をもって完了している。

は ると、市民社会をそのまゝ大きくしたのが西洋の国家だという。しかし、日本の国家とその趣(内容)を異にしている。この区別を知らない学者 『外交時報』(第四八四号、大正14・2)に、紀平正美と小野正康の共訳による「ヘーゲルの国家論」(一九~三八頁)が掲載された。訳者によ わが国家にあわない議論をし、国民の精神を混乱させているという。

が国家の意義を、 国家統治の意義、憲法の精神、国体の概念、 哲学的に証明してくれたようなものという。 戦争の意味、国際法について、日本人はヘーゲルの議論を聴く必要があるという。 ヘーゲルは、

わ

本稿にのせたものは、 ヘーゲルの『哲学的諸科学集成』(Encyclopädie der Philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,) の五三五節~ 五 四 七

節までの訳である。

国家は、自己意識的人倫的実体である。

国家は一の特殊的個体である。

(国家は)現実態としては、「一個」の個体である。

橋本文壽著『哲学の要領』(宝文館、 大正 14 · 3) は、 第一篇 哲学の概念 第二篇 本体論 第三篇 認識論 第四篇 価値論 綜収結など

じつに総合的・組織的の天分にめぐまれた

についてのべている

ハーゲルは主観・客観を総合した絶対的唯心論を唱へた。

という。

ある。 国際労働法を提唱) プルードンの影響」 『三田学会雑誌』(第一九巻・第三号、 の "Die Anfänge der Marxschen Sozialtheorie und ihre Beeinflussung durch, Feuerbach, Stein und Proudhon" を反訳したもので (平井新) は、 キール大学教授ゲオルク・アドラー(一八六三~一九〇八、ドイツの社会経済学者。 大正14・3)の「マルクス社会学説の起源弁に之に対するヘーゲル、フォイエルバッハ、シュタイン及び マルクスの学説を批評し、

用されているという。 訳者によると、この論文はこれまで閑却せられてきたマルクスの社会学説の研究に新生面をひらくものであり、マルクス研究者によってよく引

アドラーによると、マルクスとヘーゲルの関係を伝える確実な典拠は、 『資本論』 0) 「序文」だという。

マルクス対ヘーゲルの関係は同時に従属的であり、対立的である。

という。 から現代までの哲学を網羅しているが、 市 ΪĬ 究極実在・絶対 一郎訳著 そこでこの従属的ならびに対立関係はどこにあるかを決定するために、ヘーゲルの弁証法の本質を確定せねばならぬ、 『平易に論議せる『高尚なる理論を 絶対は真の普遍 哲学概論』(大同館書店、 「第四六節」は、 知識と実在 大正14・4) は、 ヘーゲルの章節である(一五九~一七四頁)。このなかで説かれているのは、 主観客観の同一-Furman 大学の哲学教授 Fletcher の著述を反訳したものである。 自我 -結論である。著者によると、ヘーゲルの思想は、 といっている。 実在の本質 ソクラ

一般に絶対的観念論と称せられてゐる。

という。

のように要約した。礼拝者の実現した団体が教会である。 『神学研究』(第一七巻・第二号、大正15・4)の「ヘーゲルの基督教の本質」(今井新太郎)において、論者はヘーゲルのキリスト教観をつぎ 教理は保持されねばならない。その宣伝は教会の本質的な運動である。

ーゲルは教会には思想展開の全過程を包含するものと見た。

という。

い、という。当時、 いて調べたものである。ヘーゲルのチュービンゲン時代の学位論文に関する研究は、 『思想』(第五六号、大正15・6)の「ヘーゲルの学位論文についての穿鑿」 ヘーゲル自著の二つの研究論文の所在は不明であった。 (矢崎美盛) かれの思想を正しく理解するうえで、重要でないとはいえな は、 論者によると、思想上の論文ではなく、 事実につ

『宗教研究』(第三巻・第一号、大正15・7)の「ヘーゲルの宗教哲学」(石津照璽) 第十二巻 「宗教哲学講義のうち 第 一部 「宗教の概念」 (Begriff der Religion 326s. Leipzig 1925, Der Philosophische Bibliotek Band 59) は、 ゲオルク・ラッソン出版の『ヘーゲル全集』 ちゅう を解

宗教も哲学も、その対象とする所は

同じく「絶対」客観的真理即ち神である。

説したものという。ヘーゲルによると、

伊藤吉之助、飯田忠純共訳 『独逸思潮史独逸テオバルト・チーグレル著『独逸思潮史 Ŀ (国民図書株式会社、 大正15・7) の第五章に、 ヘーゲルの法哲学論がのっている。題して「ヘエゲ

の法理学 ル法理学の勝利」(一九三~二四一頁)。このなかで論じられているのは - 言語学と歴史学などである。ヘーゲルの国家観を法理学的にかんがえたとき 個人主義的国体観 社会契約説 浪漫主義の国家観

国家は法律の中に自由意志が存在する限り法治国である。

という。

加藤玄智著 『東西思想の比較研究』 (京文社、 大正15・9) 0) 「第二編 欧州思潮の主要素と其史的研究法」 に、 カントの継承者のひとり

ヘーゲルのことがすこし出てくる。

(一二) 頁 此のフイヒテの主観的観念論、 シエリングの客観的観念論を更に統一して広大な哲学組織を造つた学者が独逸に出た。それは名高いヘーゲルである。

ヘーゲル哲学の大要を手みじかに要約している。ヘーゲルにとって、

浜尾俊治著

俗通

哲学講話』(大盛堂書店、大正15·10)

0)

「第一編

哲学史

第三章

近世哲学

カント以後の哲学」に、

ヘーゲルのことが

一切の事物は、皆この理性の発現に外ならない、

という。

において容認した。それは社会的経験的法則としては、まったく真であった。ある社会において生きる各個人が、うごく傾向を社会的に、 ゲルとマルクス、レエニンの弁証法的唯物論」を寄稿した(一八七~二一八頁)。論者は、 土田杏村(一八九一~一九三四、大正・昭和期の思想家。晩年、つもだときょうがん 国家主義にかたむいた)は、『社会科学』(十月特輯、 マルクス主義における唯物史観説を、 大正15・10) に、「ヘエ 認識論的の意味 平均的

に表現した法則として、「唯物史観説は否定せられ難い」ものであった。

斎藤 要著『世界哲学史年表』 (聖山閣、 大正15・11) は、 東西約四百名の哲学説の概略とその学説の系統をのべたもので、 「第二編 西洋近世

カント以後の近世哲学」に、ヘーゲルのことが出てくる。すなわち

哲学史

ヘーゲル、シエリングにおけると等しく哲学の主要問題として絶対者を論ず。

絶対者は進行である、哲学は天才的直観にあらず (学問にして詩歌にあらず) 絶対者は論理的進行なり。

論理的唯心論又は汎理論――凡て在るものは合理的ならざるべからず。

思想開展の法則、正――反――合、(弁証法)

論理学は範疇の学問、範疇は悟性作用の形式(カント)のみでなく世界思想開展の形式。

- 主観的(個人的)—— 心理学

精神哲学 —— 客観的(社会的)—— 法(権利)の形より発生す、—— 道徳

国家

絶対的(神的)美術 宗教、哲学

`ーゲル主義に反対せるもの、(特に一元論、唯心論に――) ヘルバルト、シヨペンハウエル。

唯物論の全盛、 の哲学は、 法的唯物論』 堺 利彦(一八七〇~一九二三、 ヘーゲル哲学にいたって、その頂点に達した。ヘーゲルの弁証法の考え方では (無産社、 ヘーゲル哲学などがやさしく説かれている。 大正 15 · 12 明治から昭和期にかけての社会主義者。 は、 「無産社パンフレット」のうちの一冊である。このなかに、 論者によると、フランスの唯物論と相ならんでドイツの新哲学が勃興したという。 終始、 社会主義者の組織化、 弁証法や唯物論の歴史、 まとめ役として活躍した) 唯心論の発生と発達、 の小著

一切万物が、絶えず運動し、変化し、発達するものと見られた。

井上

//

著

『倫理新説』

(出版人

酒井清造、

哲次郎著

有賀長雄編 謙三、国府寺新作、 田田垣

周

注

- $\widehat{1}$ 佐藤慶二著『哲学新講』(同文館、 昭和十四年五月)、一三〇頁
- 2 桑木厳翼 『明治の哲学界』(中央公論社、 昭和十八年三月)、一八頁。
- 3 大久保利謙編 『西周全集 第一巻』(日本評論社、 昭和二十年二月)、二八頁
- 4 日誠一 「日本へーゲル研究史編纂への歩み」(『法政哲学』第九号所収、 平成25)、 四六頁
- 5 G. H. Lewes: A Biographical History of Philosophy, George Routledge & Sons, Limited, London, 刊行年不詳,
- 7

6

同右。

- 大塚三七雄著 『明治維新と独逸思想』 (日独出版協会、 昭和十八年二月)、二一一頁。
- 8 鉤玄」とは、 深い意味や道理を引きだして悟る意
- 9 「涓滴」とは、 しずくの意。
- 10 注(7)の二一八頁

12

11 "忍月居士』とは、石橋忍月(一八六五~一九二六、 『応号』 『 「天籟子」とは、詩文にすぐれた人の意 明治期の評論家、 小説家)のこと。

本稿で取りあげたヘーゲル関連文献資料名一

[明治期]

西

周

「生性発蘊」 (稿本、

人生三宝説

一」(『明六雑誌』(第三八号所収、

明治8・

6

明 治6・6

『哲学字彙』 (東京大学三学部、 明治 14

西洋哲学講義 道徳ノ説」(『東京学士会院雑誌 巻之一』 (発兌人 第四 阪上半 編 Ł 至自 全明治十五年 十二 明 治 16

<u>見</u>月 4

明

治 16 3

明治16・4

西村茂樹

「心学畧伝」 (掲載誌不詳、 明 治 16 5 ?

加藤弘之

和田瀧次郎訳述英国レウェス氏原著

周

哲学専修 有賀長雄哲学教授 ぼうえん 訳原解著

上村正久著

竹越与三郎著

末広鉄腸著 加藤弘之

英学課得業生 佐竹時之助訳ハルバアト・スペンサア原著 中江兆民著

井上円了著

井上円了著

三宅雄二郎

浮田和民

峨のやおむろ著

志賀重昂 嵯à

西 周

哲学汎論』 (哲学書房、

明治20 10

論理新説」 西洋哲学小史(接前)」(『哲学会雑誌』第一三号所収、 (『日本大家論集』第九編所収 明 治 21 2

明 治 21

•

2

『無味気 全』(駸々堂本店、 明 21 • 4

「理学宗の駁撃」(『日本人』第八号所収、 Щ 和民族の潜在力」(『日本人』第七号所収、 明 治 21 明治21・7

8

「自由史 草稿第四」(『加藤弘之文書 第一 巻 所収、

同朋舎出版、

平 · 位 2 •

8

『哲学通鑑』 (石川書房、 明治17・1)

論理新説」 (『東京学士会院雑誌』 所収、 明 治

17

5

『真理一斑』 (警醒社、 明治17・ 10

逸独 解訳 哲学英華 近世哲学 定 一巻 (弘道書院発兌、 (報告堂、 明 治 17 明 治 17 11

11

何ヲカ学問ト云フ」(『学芸志林』第一六巻所収、 明治

『二十三年未来記』(発兌人 高橋平三郎、 明 治 19

6

18

5

『理学鉤玄 全』(集成社、 明治 19 • 6

「哲学ノ定義」(『中央学術雑誌』 第三二巻・第三三号所収 明 治

19

7

『哲学要領 編前 (哲学書院、 明 19 9

「哲学要領 近世哲学 (接前号)」(『中央学術雑誌』 前編 (四聖堂蔵版、 明 治 19 第 四一 9 号所収、

明

治

19

11

(126) 199

「独逸学方針」(『日本大家論集』 第一 Ŧi. 一編所収、 明 治21・8)

「吾輩ノ安楽国」(『学』第一号所収 明 治 21 8

東京輿論新誌」(『学』第五号所収、 明 治 21 11

「同志社大学設立旨意書を読で所感を記す」 (『日本人』第一六号所収 明 治 21

11

大家論説

合本

第二集』

暁鐘館,

明

東洋 大家論集 合本第二集』 (暁き 鐘点 館 明 治 21 •

維納府に於て鳥尾中将と共にスタイン氏を訪ひ東西哲学の異同を論ず」 11 (『東洋

治 21 · 11

井上哲次郎

雑報 [カルル・フォン・プラントルの訃報] (『哲学会雑誌』 第二三号所収、 明 治 21 12

「日本哲学ノ現況」(『哲学会雑誌』第二七号所収、 明治 22 · 3

ートヴィヒ・ブッセ 「道徳哲学論」(『学林』一巻一号所収、 明 治 22 10

『哲学涓滴 完』(文海堂、 明治 22 · 11

「独逸哲学ノ状景」(『学林』 第一号所収、 明 治 22 10

「独逸学方針」(『学林』 第二号所収、 明 治 22 11

強逸哲学ノ状景」 (『学林』 第二号所収、 明 治 22 11

谷本富 丸山通

リヨースレル述

谷本 富っ

三宅雄二郎著

森林太郎君に横槍を呈す」(『女学雑誌』第一六六号所収、 明治22・6

多学の獘乎、 無学の獘」(『国民之友』第六〇号所収、 明 治 22 8

。日本仏教一 貫論 (哲学書院、 明治23・1)

村上専精著

「独逸哲学と英国哲学」 (『哲学雑誌』 第三五号所収、 明 治 23

2

「神の性質を論ず」 (『福音週報』 第四号所収、 明治23・4

ロシア哲学の概況」 (『哲学会雑誌』第三八号、 明治23・4

「文学者の技価」(『日本之文華』第八号所収、

明治23・4

森鷗外

流行に解脱す」(『少年園』 明治23・6

アリストオテレスと忍月居士と」(『トン学 志からみ草紙』 第一〇号所収、 明

答忍月論幽玄書」(『斉学 志からみ草紙』 第一四号所収、 明 23 • 11

「独逸の審美学」(『学林』第一二号所収、 明治 23 · 12

「ヘルバルト、スペンセル」(『国民之友』 第一〇四号所収, 明 治 23 • 12

|倫理攷究ノ方法 幷 目的」(『哲学会雑誌』第四七号所収、 明治 24 · 1

へーゲル氏弁証法」(『哲学会雑誌』第四八号所収、 明 治 24 2

「宗教哲学」(真宗大学寮 明治24・9述

「スタイン先生の一周忌」(『六合雑誌』第一三二号所収、 明 治 24 12

「実験心理学派学説一班」(『教育時論』 第二四七号所収、 明治25・1

「荘学発蘊」(『城南評論』第一号所収、 明治25・3

「美とは何そや」(『早稲田文学』第一四号所収、 明治25・4

「老子を読む(上)」(『女学雑誌』第三一二号所収、

明治25・4)

一元論卜二元論」(『教育時論』 第二五四号所収、 明治25・5

一形式的論理学ノ三段論法 因明ノ三支作法弁 彌兌 ノ帰納則ヲ論ス 第 (『哲学雑誌』 第七巻 第六四号所収 明

治

25 6

「三宅君の我観を読む」 (『亜細亜』 第五八号所収、 明治 25 9

「文界 彙報 美学講義」 (『早稲田文学』第二六号所収、 明治 25 10

「文壇に於ける平等主義の代表者『ウォルト、 ホイットマン』Walt Whitmanの詩について」(『哲学雑誌』 第六八号所収

(128) 197

治23・7)

第四〇号所収

中島力浩 大西祝

清沢満之

金井延

尾原亮太郎

山房論文

其十一

早稲田文学の没却理想」(『文学

志からみ草子』

第三〇号所収

明治25・3)

大西祝

星野天知

得能文

夏目

漱 岩

明治 25 · 10

| 明                              | 治・フ                               | 大正期                                | のへ・                               | ーゲル                               | /                                  |                                        |                                  |                                   |                                       |                    |                           |                            |                                                   |                                |                                  |                                    |                                      |                                         |                                                  |                                      |
|--------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------------|--------------------|---------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------|
| 松本文三郎                          |                                   | すみゞのや                              |                                   |                                   |                                    | 金子馬治                                   |                                  | 戸川秋骨                              | 中島力造                                  | 西村茂樹著              |                           | 北村透谷                       |                                                   | 中島力造                           | 高橋五郎                             | 井上哲次郎                              |                                      |                                         | 園田宗恵                                             | 中島力造                                 |
| 「哲学攻究の方法」(『教育時論』第三一五号所収、明治2・1) | 「シヨウペンハウエル」(『日本評論』第五八号所収、明治26・12) | 「シヨオペンハウエル」(『早稲田文学』第五〇号所収、明治26・12) | 「おも影 其一(風潭)」(『文学界』第一二号所収、明治26・12) | 「ヘーゲル後ノ哲学」(『教育時論』第三一〇号所収、明治26・11) | 「哲学の必要(承前)」(『教育時論』第三〇八号所収、明治26・11) | 「希臘美学――プラトンの美論」(『早稲田文学』第四九号所収、明治26・10) | 「哲学の必要(承前)」(『教育時論』第三○七号、明治26・10) | 「ゲーテの小河の歌を読む」(『文学界』第一一号所収、明治26・8) | 「哲学とは何ぞや」[講演筆記](『教育時論』第三○○号所収、明治26・8) | 『読書次第』(博文館、明治26・7) | 「純美文学」(『文学界』第七号所収、明治26・7) | 「人生の意義」(『文学界』第五号所収、明治26・5) | 「近代厭世哲学(承前)――ショツペンハウエルの厭世哲学」(『青山評論』第三五号所収、明治26・4) | 「現今の哲学問題」(『国民之友』第一八八号所収、明治2・4) | 「偽哲学者の大僻論」(『国民之友』第一八五号所収、明治26・3) | 「詩歌改良の方針(承前)」(『国民之友』第一八二号所収、明治2・2) | 「審美論(其二)」(『☆学 志からみ草紙』第三八号所収、明治25・11) | 「不知庵主人の文学の範囲及び定義を異む」(『城南評論』第九号、明治25・11) | 「ヘーゲルの弁証法(Dialektik)ト東洋哲学」(『哲学雑誌』第六九号所収、明治25・11) | 「英国新カント学派に就いて」(『哲学雑誌』第六九号所収、明治25・11) |

中沢臨川 渋江保訳述へーゲル原著 U K 渋江保著 戸川秋骨 小西增太郎 久津見息忠 高橋五郎 石川喜三郎 森田久万人 みすゞのや 評したもの。原著者ショーペンハオアを"スコペノーエル"とフランス風に呼んだことを批判している) 「フ井ヒテ (Ficht) 信仰の廓清」 「歴史の価値と厭世思想」(『六合雑誌』 「カント前の美論の大勢」(『早稲田文学』第六一号所収、 「哲学に関する謬見」(『教育時論』第二二五号所収、 『歴史研究法』([上下二冊本]、 哲学大意 「哲学の勧め」(『同志社文学』第七四号所収、 「シヨオペンハウエル」(『早稲田文学』第五九号まで二回連載! 「露国思想界の近況」(『六合雑誌』 「変調論」(『文学界』第一三号所収、 批評」(『国民之友』第二二三号所収、 「有神哲学上の三大観念」(『心海』第七号所収、 ヘーゲル後ノ哲学 ヘーゲル後ノ哲学」(『教育時論』 全 (『明星』第五号所収 (博文館、 =学者の天職」 (『教育時論』 明治27・2 博文館、 第一五七号所収、 第三一五号所収、 (『六合雑誌』第 明治27・5 明治 27 · 1 第一六一号所収、 明治27・4-明治27・2~3) 第三一八号所収、 明治27・2 明治27・3 一六二号所収、 明 明治27・4 明治27・1) 治 27 これは中江兆民の重訳 明治27・5 明治27・4) 明治27・2 1 明 治 27 明 治

1 5 2

井上哲次郎

我世界観の一塵」 米国の新文豪ヲルト、

(『哲学雑誌』第九巻·第八九号所収、

明治27・7

ホイツトマン」(『早稲田文学』第六七号所収、

明治27・7)

浅井豊久

東洋哲学研究の必要を論ず

|美の道徳的価値を論じて文学者の責任に及ぶ」(『早稲田文学』第六六号所収)

(承前)」(『青山評論』

第四八号、

明治27・6

明 治 27 6

「有神哲学上の三大観念」(『心海』第一○号所収)

明治27・6

27

6

石川喜三郎

|哲学と神学の将来」(『八紘』第四号所収

明

治 28 · 7

戸川 戸 坪 津 鎌 小崎弘道 エドワード・ダウデン 高杉栄次郎 .内逍遙 出真道 Ш 田亥四郎 |秋骨 秋骨 「罔影録」 「文学の解釈 木村 「美海の藻屑」(『女学雑誌』第三九一号所収、 唯 「気焔何処にある」(『文学界』第三一号所収、 「露国思想界の顚末一班 島国習気」 唯物論」 露国思想界顚末一班」 「シヨオペンハウエルの厭世観」 「露国思想界の顚末 欧米神学思想の現況」 老子哲学一班 独乙に於ける将来の哲学」(『心海』第二三号所収、 特別寄書」 国文学の将来」(『国学院雑誌』第八号所収、 新年の新思想」 露国思想界の顚末一班 ハイ子が事を記す(其壹)」(『宇宙神教』 物論に就いて」(『青山評論』 (鷹太郎) (『文学界』第二二号所収、 [講演筆記] (『東京学士会院雑誌』 (『太陽』 (『国民之友』第二五七号所収、 (真正の読書法)」 (『八紘』 (前号の続き)」 氏の倫理学論」 (承前)」(『心海』第一七号所収、 第一三号所収、 『心海』 (『六合雑誌』第一六八号所収 (承前)」 (承前)」 第一号所収 (『心海』第一五号所収 (『早稲田文学』第七一号所収 第一九号所収、 第四九号所収、 (『九州評論』 (『教育時論』 (『心海』 『心海』 明治28・6 明治 27 明 治 第二二号所収 第四巻・ 第一八号所収、 明 28 第一七編之四所収 第二号所収 第 明治28・7 治 28 · 7 明治28・6 10 明治27・8 3 明治28 · 3 明治27・8) 二四六号所 第一 明 治 28 明 治 28 明 明 治 27 治27 号 明 明治28・2 明 収 所 治 7 治 28 · 2 収 1 明 28 • 11 12 明 明 治 治 明 6 治 27 27 治28・5) 28

9

11

天籟に 関竹三郎

> 歴史の見方」(『教育時論』 第三七二号所収、 明治

28

8

「聖書学者=言語学者及ひシライエルマヘル」(『心海』第二六号所収 ハイ子がことを記す(其の二)」(『宇宙神教』 第一二号所収 明 治 28 明 8 治

28

10

「宗教の意義」(『青山評論』 第六〇号所収、 明 28 •

10

「ショッペンハワー氏意志発顕論」 (『八紘』 第七号、 明 治 28 11

「経験論者と『カント』との関係」(『六合雑誌』 第 八四号所収、 明 治 29 4

「文学者の勢力」(『太陽』第九号、 明治29・5

「コントの所謂人類教」(『六合雑誌』第一八五号所収、 明 治 29

5

実験哲学の元祖コント 宗教の将来」(『八紘』 第一三号所収 明 29 • 5

自然主義と『ロマンチック』と」(『めさまし草』まきの五

所

収

明

治

29 5

理想主義の歴史家」(『太陽』第一六号、

明治29・7

清野勉氏訳述

註標

韓図純理批判解説を読む」(『八紘

第一

五号所収、

明

治

29

7

「『鷸翮掻』

- 進化学の哲学に及せる影響」(『太陽』 第一八号所収、 明治29・8

希臘倫理学 **秋** (『教育時論』 第四一二号所収、 明 治 29 9

哲学教授法と哲学教科書」 (『八紘』第一六号所収、 明 治 29 10

ラサル

(其一)」(『六合雑誌』

第

九

一号

所収、

明 治 29 10

「宗教とは何ぞや」(『六合雑誌』第一九三号所収、 明治 30 • 1

独逸社会共和党の創立者フェルヂナンド、

独逸哲学」(『太陽』 第三巻 第七号所収 明 治 30

カリエールが美学の立脚地」

(『帝国文学』

第三巻

第一

号所収、

明

治

30

1

国家と教育との関係

□□□□■教育時論□

第三九三号、

第三九四号所収、

明治 29 •

3

(132) 193

中島徳蔵

高柳松 郎

 $\subset$ ま

露国現今の哲学界

(其一)」(『六合雑誌』

第一九〇号

所収、

明治

29

10

西

田 日幾太郎

片山 潜

蟹江義丸

横井時雄

4

井上円了著

津

亩 真道

唯心論の十三」

(『東京学士会院雑誌』

(第二一巻・編之三所収)

明

治

32

3

森鷗外

?

松本文三郎講

述

希臘文学と哲学思潮」(『帝国文学』第三巻・第七号所収 明 治 30 4

6

文学士 下田次郎訳ドクトル フォン・コ文科大学哲学教師 ェーベル講 『哲学要領

全 (南江堂書店、 明 治 30

明治30・7)

「天才に就いて」(『女学雑誌』等種。 哲学問答 全』(普及舎、四質 哲学問答 全』(普及舎、四 第四五〇号所収、 明 30 •

膨張的日本経国論 其二] (『教育時論』 第四三〇号所収 明 治 30 9

9

「浮世鏡」 (『新著月刊』 第一巻·第八号所収、 明治 30 11

「独逸哲学を論じて禅学に及ぶ」 (『日本人』 第五八号所収 昭 和 31

1

鈴木大拙

蔵原惟郭

所謂宗教育問題」 (『太陽』 第四巻・第三号所収、 明治 31 2

湖上詩人を憶ふ」 (『帝国文学』第四巻・第二号所収 明 治 31 • 2

『月曜講演』 (警醒社、 明治 31 3

内村鑑三述 藤井健治郎

「シエリングが文学美術に対する見地」(『帝国文学』 第四巻 第 五 |号所収 明 治31 5

"列伝体西洋哲学小史』 (冨山房、 明 31 • 6

「哲学者とは何ぞや」(『日本人』第六六号所収)

明

治 31 5

中島力造著

蟹江義丸

三宅雄

二郎

真岡湛海

韓図の美学 (承前)」 (『帝国文学』 第四巻 • 第九号所収 明 治

31

9

風景と文学」 (『太陽』 第四巻・第一八号所収、 明 治 31

『禅機ト哲学』 (鴻盟社 明 治 31 12

渡辺国武治

述

『最近哲学史』(哲学館講義録 合綴第五号、 明 治 31

審美新説」(『めさまし草 まきの三十五』 所収、 明 治 32 2

?

『 言文一致 一致 哲学早わかり』 (開発社 明 治 32 · 2

**「児童研究史に於けるフレーベルの位置** (上)」(『教育時論』 第五○四号所収、 明 % 32 4

大村西崖編述森林太郎編述

『審美綱領 上巻』 (春陽堂、 明 治 32

6

森鷗外

審美新説」

「独逸大学制度(二)」(『世界之日本』第四巻・第 一四号所収、

(『めさまし草 まきの三十九』

所収、

明治 32 • 9

明 治

32 7

井上哲次郎編

『巽軒論文初集 『近世美学』

全

(冨山房

明 治 32

12

(博文館

明治32・9

高山林次郎編述

江藤桂華著

森林太郎著

『審美新説』 『美学大要』

(春陽堂、 (新声社、

明治33・2) 明治33・2)

高山林次郎

「美学上の理想説に就いて」(『哲学雑誌』

「問答」

(『教育時論』

第五四〇号所収、

明治33 · 4

第一五巻•第一

五七号所収、

明治33・3)

高山林次郎

学術史」(『太陽』第六巻・第八号所収) 「外山博士を憶ふ」(『太陽』第六巻・第四号所収、

「応問」

明治33・6

明治33・4)

明 治 33

9

『哲学雑誌』第一巻・第一六三号所収、 (『教育時論』 第五五九号所収、

明 33 •

10

「問答」 「哲学定義」(『哲学叢書』第一巻・第一集所収、

「ロツチエ氏の哲学」(『哲学叢書』第一巻・第一

『現今の哲学問題 全 (普及社、

明 治 33

11

集所収

明

治 33 •

11

集文閣、

眀

治 33

10

中島力造著

『近世哲学史』(哲学館第十二学年度

「問答」

(『教育時論』

第五六四号所収

明 33 •

12

高等教育学科講義録

明

治33・?)

明治34・1

三宅雪嶺述

「カントの教育説(上)」(『教育時論』 第五六六号所収、

戸張信

郎

「ニーチエの宗教論」(『太陽』第七巻・第五号所収、 明 治 34 · 5

「フリイドリヒ、ニイチェを論す(承前)」(『帝国文学』第七巻・第六号所収、

明治34・6

(134) 191

大西

祝ばれ 著

上杉慎吉 吉野作造

浮田

ロ和民著 新ずたみ

田 熊次

> 『帝国主義と教育』(民友社、 明治 34 8

大塚保治

井上哲次郎

無神無霊魂説の是非如何」

(『太陽』第八巻・第一

二号所収、

明

治 35 · 1

所謂新教育学とは何ぞや」

(『東洋哲学』第八編・第九号所収

明

治

34

9

波多野精 訳

正岡芸陽著

『英雄主義』 『警世放言』

(新声社、

明治35・5)

<sup>-</sup>プロテスタントの哲学者カント」(『東洋哲学』

第九編·第五号所収、

明 治 35

5

(『太陽』

第八巻 第四号所収

明治 35

4

ロマンチツクを論じて我邦文芸の現況に及ぶ」

元良勇次郎 中江兆民遺稿

中島力造

朝永三十郎 編

朝永三十郎編

桑木厳翼

文学者としての高山

(林次郎)

君」「追悼文」(『太陽』第九巻・第三号所収、

明

沿 36

3

明治36・3

"哲学綱要] (宝文館 明治 35

·学究漫録」(『精神界』第二巻一一号~一二号所収、 11

明

治 35

11

12

**『グリーンの倫理説を論評す」(『東洋哲学』第九編・第八号所収、** 

哲学の変遷と新系統」

(『東洋哲学』第九編・第七号所収、

明 治 35

7

明 治 35

8

(松邑三松堂、

明治 35 •

5

一評論の評論」(『太陽』 第九巻 • 第一号所収、 明 36 • 1

目的と手段 (倫理学書に就て )」(『独立評論』 (前川文栄閣) 第三号所収、

独断主義」 新最 元哲学』 (『東洋哲学』第一○編・第 明治36・9 一二号所収、

明

治

36

12

高山五郎著

桑木厳翼

"西洋哲学史(下巻)』 (警醒社書店、 明治37・1

「文明の趨勢を論じて新時代の芸術に及ぶ 哲学と倫理学との関係」 (『東洋哲学』 第 (中)」(『時代思潮』 編 第四号所収 第 明 二号所収、 治 37

4

明 治 37

4

「国家学史上に於けるヘーゲルの地位」 (『法学協会雑誌』 ヘーゲルの法律哲学の基礎」(『法学協会雑誌』 第二二巻・第九号所収、 第二二巻 第七号所収 明 治 37 明治 37 7

吉野作造著

|ヘーゲルの法律哲学の基礎』 [小冊子、 全九六頁 (法理研究会出版) 明 治 38

朝永三十郎著

建部遯吾

小田切良太郎共訳紀平正美

『哲学辞典 全 (宝文館 明治 38 · 1

「時代文学の変遷 (二)」 (『教育時論』第七一三号所収) 明 治 38 2

「荘子論 (続 第二節 終局の道に就て」(『東洋哲学』 第一二編• 第二号所収

明 治 38 •

2

、ヘーゲル氏哲学体系」(『哲学雑誌』第二一六号所収、 明治38・2)

注・これは本邦におけるヘーゲルの 「哲学的諸科学大系梗概」(エンチクロペディ) の最初の翻訳 (一二六節)であり、

昭和二年 [一九二七]まで断続的に掲載された。

「ヘーゲル哲学と其の翻訳とに就て」(『哲学雑誌』第二一八号所収、

「『ハイデルベルヒ』大学百年間の国法学教授」(『国家学会雑誌』 第 九巻·第六号所収、 明 治 38 6

明治38・4

「宗教ト哲学及ビ倫理ノ異同」 (『人性』第一巻・第三号所収、 明治38・6

村上

専精

紀平正美

藤波

如

「空虚なる日本」(『時代思潮』 第二〇号所収、 明 38 • 9

「人類と動物との分界線としての言語」(『東洋哲学』 第一三 編 第 一号 所収、 明 39 • 1

「哲学史の概念」(『東洋哲学』第一三編・第二号所収、 明治39・2

『哲学史綱』 (弘道館 明 39 • 5

·新哲学」[口述筆記](『人性』 第二巻 第六号所収、 明 治 39 6

『神秘的半獣主義』 佐久良書房 明 治 39 6

岩野泡鳴著

加藤弘之

北沢定吉著

北沢定吉

「文芸消息」(ハルトマンの死を伝えたもの) (『早稲田文学』 第八号所収、 明 治 39 8

「宗教学概論」(『警世新報』 第 一〇一号所収 明治39・9

「キヤーケゴールドの人生観」(キルケゴール) (『早稲田文学』 第九号所収 明 治39 9

金子馬治

宗教学概論」 (『警世新報』 第 一〇三号所収 明 治 39 10

近最 西洋哲学史』(博文館 明 39 • 11

岡嶋誘著

(136) 189

得能文

綱島政治著 元良勇次郎 長谷川天渓

戸水寛人

白柳 秀湖著

夏目漱石

北沢定吉 「ハルトマン氏に就いて」(『東洋哲学』第一三巻・ 第一 ○号所収、

明

治

39

11

「ハルトマン逝く」(『哲学雑誌』第二三五号所収 明治39・?

他力信仰と見神」 (『警世新報』 第一一七号所収' 明 治 40 5

「哲学汎論」 (弘道館 明治 40 • 5

『論理学綱要』(弘道館 明 治 40 10

紀平正美著

金子馬治

「理想派文芸と人生発展の観念」 (『早稲田文学』第1 一四号所収、 明 治 40 11

「プラグマティズムと新自由主義」 (『早稲田文学』 第 一五号所収、 明 治 40 12

『哲学小史』(有斐閣書房、 明治41・1)

岡村 司 南山

今福忍著

論理学要義』(宝文館 明治41・1

「文芸上の自然主義」(『早稲田文学』第二七号所収、 明治 41 2

文芸界の趨勢 「近世の唯物論に就て」(『東洋哲学』第一五編・第五号所収 第二節 独逸の思潮」 (『太陽』 第一 四巻• 第八号所収 明 治 41 5 明 治 41

「文芸上の自然主義」(『早稲田文学』第二六号所収、 明治41・7)

(『法学協会雑誌』第二六巻・第八号、

明

治

41

8

注・これはヘーゲルに関する単独論文。

6

戸水寛人とみずひろと 島村抱月

「Hegel ノ学説」

得能文

三四郎」 (『東京朝日新聞』 明 治 41 8から連載

『黄香』 (如山堂、 明治42・5

ヘーゲルの哲学大綱」

(『東洋哲学』

第

五.

編•第九号所収、

明

治

41

9

「二葉亭四迷子逝く」(『太陽』 第一 五巻 • 第八号所収、

ヘーゲルの存在論に就て」(『哲学雑誌』第二四巻・第二七二号、 明治42・?)

明

治

42

6

。欧州倫理思想史』 (杉本梁江堂、 明 治 42 • 10

「哲学の進歩(講話の一節)」(『東洋哲学』第一七編・第九号所収、

明 治 43

10

188 (137)

吉田静致

桑木厳翼

「人格的唯心論に就て」 (『哲学雑誌』第二八五号所収、 明治 43

森鷗外

「食堂」

(明治43·12

「現代哲学」(『太陽』第一七巻・第一号所収、 明 治 43

12

•

11

西田幾太郎著

朝永三十郎

『善の研究』(弘道館、

「シヨーペンハウエルの哲学」 明治44・1) (『倫理講演集』

第一 ○二号所収、 明 治 44 2

「民之声 「トルストイ伯の哲学無能論」 (『国民雑誌』第二巻・第六号所収、 明治44・6)

·新しければ真理なりと思ふ迷信」(『国民雑誌』

第三巻・第八号所収'

明 治

45 4

「ギユーヨーの道徳無義務論」 (『倫理講演集』 第一一七号所収、 明治45・5

桑木厳翼

錦田義富

哲学と現代」(『倫理講演集』 第一 一九号所収、 明治45・7

大正期

安倍能成訳

『ルドルフ 『哲学綱要』(太陽堂書店、 大思想家之人生観』(東亜堂、 大正元·12

大正元・

10

哲学概論』 (弘道館、

大正2・1

字井伯壽共 訳

桑木厳翼著

「哲学の使命」(『倫理講演集』第一三七号所収、

。西洋哲学史』 (冨山房、 大正3・2

北・吟吉合訳藤井健治郎

宮田修

紀平正美

宮地猛男著

鹿子木員信

ドルトル

ヤコビ

独逸現代の哲学思想」

[講演の翻訳]

(『東洋哲学』

第二〇編・第三号所収、

大 正 2 •

3

大正3・1

「宇宙に彷徨ふ現代思潮 (下) (『向上』第八巻・第四号所収、

大正3・4)

大正3・8)

「スピノーザよりヘーゲル」(『東洋哲学』第二一編・第八号所収、 『哲学とは何んぞや』(往来社書房、 大正3・7)

(138) 187

朝永三十郎 近世に於ける『我』 の自覚史」(『倫理講演集』 第 四四号所収、 大正3・8)

征矢野雄著

伊藤源 郎 編 輯

大西祝

朝永三十郎

稲毛 藤井健治郎 記ま 三風著

富士川遊 稲垣末松

中島力造

朝永三十郎著 松下舜孝

若守義孝訳述フランク、シルリー氏原著

下沢瑞世

中島力造

材能態度の類型差異を論じ

独逸哲学と欧州大戦乱 (一)」(『倫理講演集』 第 七三号所収、

大正

6

1

一号所収、

大正6

1

・この論文は、 十二回 第一 八八号、 大正7・4) で完結した。

注

朝永三十郎

安倍能成 淀野耀淳著

現代 ルマン・

西

田幾太郎著

けにる於 口 \_ ッツェ\_ (『哲学研究』第

『シヨウペンハウエルの研究』(東亜堂書房、

大正3•

8

『西洋哲学史』[第三・四巻](『代 オイケン』(民友社、大工 大正3・9

(警醒社書店、

大正3・

10

大正4・1)

「思想上の国産推奨論に就て」(『倫理講演集』 第 四九号所収、

「英独思想の特徴を論ず」 独逸思想と軍国主義」 (『倫理講演集』 (『倫理講演集』 第一五○号所収、 第一 五. 号所収、 大正4・2 大正4・3

『オイケンと現代思潮』 (天弦堂、 大正4・7)

「加藤老先生の壽を祝す」(『東洋哲学』第二二編・第八号所収、

大正

8

倫理上の根本問題 (『東洋哲学』第二二編·第九号所収、 大正4• 9

西洋諸国の学風を論じ我国将来の学風に関して希望を述ぶ」 (『倫理講演集』 第一六三号所収、

大正5•

3

「Romanticの思潮」(『東洋哲学』第二三編・第五号所収、 大正5・5

『独逸思想と其背景』(宝文館、 大正5・5

原代まで 西洋哲学史』(目黒書店、 大正5・9

生命終息曲線に及ぶ(一)」(『東洋哲学』 第 四編 第

。認識論之根本問題』 (日本学術普及会、 大正6・3

·西洋近世哲学史』(岩波書店、 大正6. 4

理想主義の哲学』(弘道館、 大正6・5

一巻

第

四号所収

大正

6

5

中島力造 |独逸哲学と欧州大戦乱 (十)] (『倫理講演集』 第一八三号所収、

著北吟吉訳へフディング

//

//

田辺 記 元。

一独逸唯心論に於ける哲学的認識の問題 (完結)」(『哲学研究』第三巻・第1 大正6・12 一四号所収、 大正7・3

下沢瑞世

紀平正美 中島力造

尼子 止編

帆足理一 郎著

吹田順助訳ヴィンデルバンド著

木村亀二

大関増次郎訳

紀平正美著 紀平正美著

金子馬治著

帆足理 郎郎

三土興三

岡田哲蔵

紀平正美

嘉治隆

関栄吉

へーゲルの歴史哲学」(『哲学研究』第九巻・一○一号所収、

大正13・8)

大正

6

11

大正6

12

(十一)」(『倫理講演集』第一八四号所収

下巻』(早稲田大学出版部、

『近世哲学史

一独逸哲学と欧州大戦乱 (十二)」(『倫理講演集』第一八八号所収、 大正7・4

神学の概念」(『神学之研究』第九巻・第六号所収、

「独逸の興亡 新生と独逸哲学との関係 (上)」(『東洋哲学』第二六篇・第 一号所収

大正8・1)

大正7・9)

哲学の進歩』(大日本学術協会、

近最 大正9・3

『哲学概論』 (洛陽堂、 大正10・3

『十九世紀独逸思想史』(岩波書店、 新 大正10・7)

『ヘーゲル』派の法律哲学(二完)」(『法学協会雑誌』 第三九巻・第九号所収、

大正

10 ?

『カント哲学批判』(大同館書店、大正11・3)

『認識論』 (岩波書店、 大正11・9)

『行の哲学』(岩波書店、 大正12・1)

『現代哲学概論』 (東京堂、

大正12・2)

創造的進化と価値の世界」 (『倫理講演集』 第 |五〇号所収、 大正12・6

Hegel © Phänomenologie des Geistes (『哲学研究』の第九巻・第九五号所収、 大正13・2)

「アリストテレースとヘーゲルとの推理図式に就て」(『思想』第二九号所収、 大正13・3

「パピニと其人物評論」(『倫理講演集』第二一号・編之三所収、 大正13・5

弁証法とマルキシズム」(『我等』第六巻・第五号所収、 大正13・6

市

ΪÏ

橘高倫一訳 ニコライ・ハルトマン著

『哲学方法論』(大村書店、 大 正 13

10

今中次麿

へーゲルの国家理念論の考察」(『国家学会雑誌』 第三八巻・第一一号所収、

大 正 13

11

児玉達童著

西山康平著

加藤玄智著

嘉治隆一訳

久留間鮫造

関栄吉

鼓常良

木村素衛

村田豊秋著

代近

哲学大集成』(中央出版社、

大正 14 · 1

ハンリヒ・リッケルト

高木八太郎著

ーゲルの宗教論及び宗教と国家との関係論

橋本文壽著

半井新

訳

小野正康共訳紀平正美共訳

紀平正美

『哲学の要領』 (宝文館、

第一九巻・第三号所収、 大正 14 · 3

フォイエルバ

八

シュタイン及びプルードンの影響」(『三田学会雑

「マルクス社会学説の起源幷に之に対するヘーゲル、

郎訳著 誌

『高尚なる理論を 哲学概論』

へーゲルの学位論文についての穿鑿」

矢崎美盛

今井新太郎

大正13 11

『哲学概論』 (大村書店、

『哲学汎論』 (聚英閣、 大正 13 •

11

『東西思想比較研究』

(明治聖徳記念学会、

ーゲル法理学批判」 大正 13 · 12

(『我等』第六巻·第一一号所収、 大正 13 · 12

一ゲルの哲学史とマルクスの経済学史」(『大原社会問題研究所雑誌

第二巻 第二号所収、

大 正 13

12

ーゲルの社会哲学」(『講座』大正13、 ?

ヘーゲルの美学」(『講座』 大 正 13、

?

一含蓄から顕現へ」(『思想』 第三九号所収、 大正 14 1

「如何にして国家学は学として可能なるか フィヒテ及びヘーゲルに関する一研究」 (『改造』 新年号、 大正 14 1

『東西思潮講話』 (共益社、 大正14・2)

、ーゲルの国家論」(『外交時報』 第四八四号所収、 大正14・2 (『倫理講演集』 第二六八号所収、

大正14・2)

大正 14 3

(大同館書店、 大正 14 • 4

ヘーゲルの基督教の本質」 (『神学研究』 (『思想』 第五六号所収、 第 一七巻・第二

一号所収、

大正15・4)

大正15・6

石津照璽

「ヘーゲルの宗教哲学」(『宗教研究』第三巻・第一号所収、大正15・7)

『独逸思想史 上』(国民図書株式会社、大正15・7)

伊藤吉之助、飯田忠純共訳独逸テオバルト・チーグレル著

加藤玄智著

浜尾俊治著

土田杏村

『東西思想の比較研究』(京文社、大正15・9)

\_ 俗通 哲学講話』(大盛堂書店、大正15·10)

「ヘエゲルとマルクス、レエニンの弁証法的唯物論」(『社会科学』十月特輯所収、

大正<sub>15</sub>·<sub>10</sub>

『世界哲学史年表』(聖山閣、 大正15・11)

『弁証法的唯物論』[小冊子] (無産社、大正15・12)

堺利彦著 斎藤要著

## 、ーゲル略年譜

| 年代     | 年齢       | 著作                 | 備考                                 |
|--------|----------|--------------------|------------------------------------|
| 一七七〇   | _        |                    | 八月二十七日、官吏[財務局勤務]ゲオルグ・ルートヴィヒ・ヘーゲルの長 |
| (明和七年) |          |                    | 男として、シュトゥットガルト市エーベルハルト通り五三番地で生れる。  |
| 一七七五   | 六        |                    | ラテン語学校に入学。この年、シェリング生れる。            |
| 一七八〇   |          |                    | 母、亡くなる。                            |
| 一七八八   | 九        |                    | テュービンゲン大学の神学科に入学。                  |
| 一七九三   | 一四       |                    | 大学を卒業。スイスのベルンで家庭教師となる。             |
| 一七九七   | 三八       |                    | 一月中旬、フランクフルト・アム・マインのゴーゲル家の家庭教師となる。 |
| 一七九九   | $\equiv$ |                    | 父を失なう。                             |
| 八〇一    | <u>=</u> | 「フィヒテ哲学とシェリング哲学との相 | ワイマール公国のイェーナに赴く。イェーナ大学の私講師となる。     |
|        |          | 違」をかく。             |                                    |

| - 八○八 三九 『哲学入門』を執筆。                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 三八 『指学入門』を執筆。<br>四二 『論理学』の第一巻を刊行。<br>四四 同書の第三巻を刊行。<br>四八 『エンチクロペディ』(『哲学的諸科学体<br>四八 『エンチクロペディ』(『哲学的諸科学体<br>系梗概』を刊行。                                     |
| 三八 『指神の現象論』刊行。 四二 四二 『論理学』の第一巻を刊行。 四二 同書の第二巻を刊行。 四八 『エンチクロペディ』(『哲学的諸科学体                                                                                |
| 三八 『精神の現象論』刊行。 <ul> <li>三九 『哲学入門』を執筆。</li> <li>四二 四四 同書の第二巻を刊行。</li> <li>四八 『エンチクロペディ』(『哲学的諸科学体の現象論』刊行。</li> <li>五二 『法哲学大綱』を刊行。</li> <li>六一</li> </ul> |
| 三八 『精神の現象論』刊行。  三九 『哲学入門』を執筆。  四二 『論理学』の第一巻を刊行。 四四 同書の第三巻を刊行。 四八 『エンチクロペディ』(『哲学的諸科学体系梗概』を刊行。                                                           |
| 三八 『精神の現象論』刊行。 四二 『論理学』の第一巻を刊行。 四四 同書の第三巻を刊行。 四八 『エンチクロペディ』(『哲学的諸科学体 系梗概』を刊行。                                                                          |
| 三八 『精神の現象論』刊行。 <ul><li>三八 『指学入門』を執筆。</li><li>四二 同書の第二巻を刊行。</li><li>四八 『エンチクロペディ』(『哲学的諸科学体 系梗概』を刊行。</li></ul>                                           |
| 三八 『精神の現象論』刊行。  三九 『哲学入門』を執筆。  四二 同書の第二巻を刊行。 四四 同書の第二巻を刊行。                                                                                             |
| 三八 『精神の現象論』刊行。                                                                                                                                         |
| 三八『精神の現象論』刊行。 三八『精神の現象論』刊行。                                                                                                                            |
| 四三『論理学』の第一巻を刊行。四二四二の第一巻を刊行。                                                                                                                            |
| 四二三九『哲学入門』を執筆。三八『精神の現象論』刊行。                                                                                                                            |
| 三九 『哲学入門』を執筆。                                                                                                                                          |
| 三八                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                        |
| ンの軍隊によって占領される。                                                                                                                                         |
| 一八〇六   三七   二月から主著『精神の現象論』                                                                                                                             |
| 一八○二   三三   シェリングとともに『哲学評論』を発行。                                                                                                                        |

## 概観 日本における西洋哲学とヘーゲル受容

文十一年九月(一五八三・一○)、府内(現・大分市)に設けられたイエズス会の学院において、ヨーロッパ中世の哲学がおしえられた。アント ニオ・プレネスティノ神父が、五名の学生(ポルトガル人)に、ラテン語で論理学をおしえたのが最初である わが国においてはじめて西洋哲学(スコラ、ギリシャ哲学) が、神学とともに教えられたのはキリシタン(安土桃山)時代のことであった。

ついで文禄三年(一五九四)ごろ、天草の学院において、ゴメス神父が編んだトーマス・アキナスの『神学綱要』が、日本人の学生のために講

義された。が、西洋哲学を組織的にまなぶには至らなかった。 (1)

よんでいた。同書は、ヨーロッパの学問を六科にわけている。すなわち、――いまでいう修辞学・哲学・医学・法学・正経 行年はわが元和九年[一六二三]。中国在住のイタリアのヤソ会士・ジウリオ・アレーニが編んだ漢訳、のちに禁書となる)の写本を手に入れ、 江戸時代に入ると、宇田川榕庵(一七九八~一八四六、江戸後期の蘭学者、 ほかに論理学、自然哲学(物理学)、形而上学、数学なども出てくる。 幕府天文翻訳方)は、 ヨーロッパの学術を大観した『西学凡』(刊 (儒教の正統書)・神

榕庵にとって、"ヒロソ"とか"ヒロソヒア"(当時、"哲学といった訳語はなかった) は、 物<sup>®</sup>の理<sup>®</sup> (ものごとの本質や道理) を究めるものであ

った。

を国民に紹介した。 ッパの哲学思想が、幕末から明治初年にかけて、わが国に入ってくるにつれて、それを紹介したり解説する者があらわれた。西 間 (一八二九~ 八九八、明治期の啓蒙的官僚学者)は、 幕末になると、主として自然科学に関心があった洋学者は、 後年、かれはそれに「哲学」という訳語をつけた。 西洋に "性理之学"とか "理学"とか、あるいは "ヒロソヒー"と呼べる学問があることを識り、それ "性"の of で 人文科学にも注意を払うようになり、 やがて西洋哲学を発見するにいたる。 310

七)ごろのことであり、東京大学文学部の一学科となってからのようだ(『哲学雑誌』第二七巻・第三〇〇号、大正元・10)。このころ「洒落哲 いまでは「哲学」という語は、日本語として定着し、人口に膾炙している。 が、 ひろく世に知られるようになったのは、 明治二十年 二八八八

3 13 .

了(一八五八~一九一九、 学」「色情哲学」「処世哲学」「変哲学」などの書も流行したという(伊藤吉之助「哲学会史料(上)」(『哲学雑誌』 「『哲学』の二字の流行につくし、もっとも盛をきわめたり」という(『城南評論』第一巻・第一○号、 明治期の仏教哲学者。哲学館 [現・東洋大学]の創立者)が、機関誌『東洋哲学』を刊行するにつれて、 明治 25、 12 第三〇〇号所収)。 また井上円 この雑誌が

明治期

文明は、 学術をまなぶときの有力な西洋語であったオランダ語は、 「学問弁」 明治初年から同二十年ごろまで(一八六八~一八九五) 日本人は旧来の陋習(わるい習慣)を破壊して、 急造のものであり、 (明治19・3・13) は 和洋混合であった いう。 (下田次郎 ヨーロッパやアメリカの文明を輸入することに努めたが、 凋落の運命をたどり、かわって英語やフランス語やドイツ語が学習されるようになった。 (i 「国難に面して」『倫理講演集』第二五四号、 近代日本思想の啓蒙期と考えられ、 哲学思想の移入は、 大 正 12 11000 皮相におわった。 江戸時代中期以後 啓蒙運動の(2) 維新後の日本の 環とみられ 西洋の

蘭学廃リテ 英学トナリ 仏学トナリ 独逸学トナリ

と。

西洋の書物が各国から舶載されるようになったのは、 明治三、 四年 (一八七○~七一)ごろからという(大鳥圭介の講演 「学問弁」 明 治 19

学が主流であり、それが自由主義・功利主義の社会、 洋学者は横浜の外人商会や東京の書店を通じて、 欧米から書物をとりよせてよんだ。 政治思想の基礎をあたえたが、社会批判へとむかい、哲学の根本問題に深入りしなかった。(5) 明治初年に輸入された哲学は、 おもに十九世紀の英仏の哲

第一期……明治初年から同二十年ごろまで(一八六八~九五)。

書をよみ、その内容を世人につたえ、ときに翻訳さえした。明治十年前後(一八七〇年代)の 西洋哲学の輸入時代がはじまった。それは第一期にかぎったことでなく、大正初頭にいたる五十年間のことでもある。知識人、大学人らは、 "哲学的啓蒙活動" においていちばん活躍したのは、

周であった。が、かれは西洋哲学の『解説者』であっても、純然たる哲学者ではなかった。

10以降 …西 周は浅草鳥越町に設けた私塾「育英社」において、近世におけるヨーロッパの哲学者たちの人と思想について略述した。そ

のなかにヘーゲルがふくまれていた。西はおもに英語文献(シュヴェグラーの『簡約哲学史』の英訳、ルイスの『列伝哲学史』)

や英米の「百科辞典」のたぐいを利用して講義した。

明治8・6…………西は「人世三宝説」(『明六雑誌』第三八○号所収)において、ドイツ観念論哲学者へーゲルに言及した。「俾歇兒」(ヘーゲルの 西は日本人にむかってヘーゲルを紹介した第一号であった。ヘーゲルは西によって、西洋哲学史上の一人物として紹介された。

名の漢字表記)が活字となった最初か。

明 治 11 • 9 以降… …アメリカ人教師フェノロサは、東京大学文学部において哲学・哲学史を講じ、このなかでヘーゲル哲学 (論理、 弁証法など)に

同19・8ごろまで ふれた。

明治16・3…………『東京学士会院雑誌』(第四編)に、ヘーゲルの名が現われた。

明治17・12………竹越与三郎著『※ 哲学英華 完』に、ヘーゲルへの言及がある。

明治十七年(一八八四)東京大学に「哲学会」が創設され、同二十年(一八八七)より、機関誌 『哲学会雑誌』(のち 『哲学雑

誌』と改称)を刊行。

明治十九年(一八八六)三月――東京大学の従来の文学部は、"文科大学"となった。のち"文学部

明治19・6………末広鉄腸著『二十三年未来記』に、ヘーゲルの名がみられる。

中江兆民著『理学鉤玄 全』(哲学概念のようなもの)に、ヘーゲルの名がみられる。

第二期……明治二十年から同三十年ごろまで(一八八七~九七)。

学研究の段階がおとずれた。が、 の位置、 どのようなものであったのか。そこに描かれた記事の多くは、 かば、 治二十年代後半から同三十年代中ごろまで、 治 カント研究がさかんになるきざしがあるが、 二十年 かれの哲学的系譜、 (一八八七) 九月 美学、 弁証法、 哲学館 (東洋大学の前身) 哲学概論・哲学史概説などの移植作業がおわると、 国家観、 ヘーゲル研究は、 ヘーゲル学派の分離、 ヘーゲル哲学の各分野の紹介的、 は、 鱗祥院 あまり活発ではなかった。 (本郷区竜岡町三十一番地) 宗教観、 法哲学など、 原典研究 批評的記述である。 明治二、三十年代の邦文献に現れたヘーゲル像は、 論者のテーマはじつに多岐にわたっている。 において授業を開始した。 (認識論 存在論)といった専門的な哲 -西洋哲学史上のヘーゲル 明治二十年代な 明

"日本支那現代思想研究』 (第一書房、 また明治三十年代までの日本の思想界は、 明 ーゲルについての研究が、緒につくのは 治三十年代、 日本の哲学界は、 まだ移植輸入の時代といえた(「哲学界 大 正 15 • 10 わが国の国家的建設と国民の政治的権利とに不離の関係をもって発達したものという 明治三十年代以降のことである。 四三頁 - 三十一年~三十八年」『早稲田文学』 哲学史書の刊行がさかんになるのもこのころである 所収 明 治39 6 (土田杏村著

第 一期のヘーゲル関係のおもな論文、 訳書としては、 つぎのようなものがある。

中島力造「『ヘーゲル』氏弁証法」(『哲学会雑誌』 第四八号、 明治24・2

注・これは明治二十四年

(一八九一) 一月、

文科大学内でおこなわれた哲学会の例会

(第 58 回)

で発表したものを印刷に付したもの。

園 田宗恵 「『ヘーゲルの弁証法 (Dialektik) 卜東洋哲学』(『哲学会雑誌』 第六九号、 明 治 25 11

中島力造 『列伝体西洋哲学小史』 (冨山房、 明治31・6

注・これはヘーゲル全体に関する叙述の最初のものといわ れてい

小田切良太郎共訳「ヘーゲル氏哲学大系」紀平正美 (『哲学雑誌』 第二一六巻 明治38・2)

注 ・これは本邦におけるヘーゲルの先駆的な訳業である

第 期 崩 治四 [十年前後から末期まで(一九○七~一九一三)。

大正期。

代といえそうであった。ことに大正末期から昭和にかけて、わが国哲学界は、カント主義からヘーゲル主義へとむかった。 門的かつ学術的な研究が深化した。大正時代の哲学は、 という 日本の学者は西洋思想に眩惑し、 (宮田修 「思想界の輸入超過」(『倫理講演集』 相かわらずこれを移植するのにきゅうきゅうとしていたから、大正時代は 第一四一号、大正3・5))。しかし、大正期に入ると、哲学研究がいっそう盛んになり、 ひじょうにドイツ的な新理想主義的な特徴をとって発達した。だからドイツ哲学の模倣時 「翻訳時代、 解題時代」ではないか

「ヘーゲル百年記念」がおこなわれる数年前からである。 ヘーゲル研究は、大正十三年(一九二四) 以後 -紀平正美を中心とする研究会が開かれていたが、ヘーゲル哲学復興のきざしが現われたのは

「京都哲学会」が発足。また『スピノザとヘーゲル』(国際ヘーゲル連盟日本版、岩波書店、 『思想』(昭和六年[一九三一・一〇])と『哲学雑誌』 (昭和六年[一九三一・一二]) は、 昭和7・7)が刊行された。 ヘーゲル特輯号をくんだ。 大正五年 (一九二六)、

昭和期

第一期……昭和初期から終戦まで(一九二六~四五)。

学者は-あっていた。 昭和六年から同二十二年(一九三一~一九四七)ごろにかけて、ヘーゲルに関する研究書が多数刊行された。ヘーゲルの移植につとめた主な哲 —三木清、田辺元、務台理作、 高山岩男、 高橋里美、小山靹絵、金子武蔵などである。日本におけるヘーゲル研究は、東大と京大でわけ

カント、ヘーゲル、フッサールについていえば、 翻訳紹介の域を脱し、 原典の文献的研究へとすすみ、さらにそこから一歩進んで解釈的研究へ

とむかい、 独自の批評をするようになった。

昭和四年 (一九二九) 以降 ―三枝博音編『ヘーゲル及弁証法研究』を刊行。

昭和六年 (一九三一) の満州事変後、 日本は非常時に入り、同十七年(一九四二) 以後、 日本哲学 [皇道哲学] が勃興し、 戦時ちゅう「京都学

派 の哲学者が戦争に協力した。

第 期 大東亜 (太平洋) 戦争後 昭和二十年から同三十年中ごろまで (一九四五~一九六〇)。

戦後、 左翼思想が台頭し、 マルクス主義、 功利主義、 実存主義などが活発化した。

第 三期… ·昭和三十年中ごろから同四十五年初頭あたりまで (一九六〇~一九七〇)。

社会科学の哲学がさかんとなり、 マルクス主義・現象学・分析哲学などが主導的地位をしめた。

第四期…

昭

「和四十五年から同六十四年まで(一九七○~一九八○)。

(ヘーゲル死後) I 想 理 『理想』のヘーゲル特集号。 (昭和6・4)

n

国際化の宣伝文句のもとに、

日本はポスト工業社会にむかい、

社会科、

が発展し、 数多くの研究成果がうまれた。

第 五期 :平成期 (一九八九~

在野の若者や中高年層のあいだで、 左派の近代思想や古典的な思想家カント

176 (149)

政大学において、上妻精、 やヘーゲルの哲学が見直され、 加藤尚武らが世話人代表となり、「ヘーゲル研究会」が発足したのは、平成元年 国内各地で「読書会」や「哲学カフェ」や「ヘーゲルの会」などが開かれ、 活発な勉強会を展開している。 (一九八六) 九月のことである。 また法

\*

洋哲学の本格的な移植は、 ともあれ西洋哲学は、 人文や社会、 明治時代にはじまり、これが漸次大正・昭和になるにつれて発展し、こんにちにいたっている。 自然系の多くの学問がそうであったように、 外国からの輸入品 "移入哲学"であった。 日本における西

ていった(家永三郎 明治初期の英米系の哲学紹介の特徴は、 「明治哲学史の一考察」『日本歴史』第三二号所収、 それが百科全書的、 経世家的 昭和26・2)。 (政治家的) であった。 が、 明治中期以後、それは専門的 講壇的になっ

~九六)ごろを境として、ミルやスペンサーのイギリス流の哲学は、まったくドイツ哲学の下風に立った(大塚三七雄著 (日独出版協会、 明治十年代、 フェノロサによってドイツ哲学が講じられて以来、それがやがて英仏の哲学を圧迫するようになり、 昭和18・2、二〇二頁 明治二十八、 『明治維新と独逸思想 (一八九五

ヘーゲルの「歴史哲学」が、 明治三十年代、 もっともこれは、 ヘーゲル哲学は、 英訳からの重訳であった 明治二十七年(一八九四)二月~三月にかけて、渋江保訳述『歴史研究法 カント哲学ほど注目されず、また普及していなかった。 しかし、 ヘーゲルの翻訳刊行は、 上巻 下巻』 (博文館) として出版され カントよりも古く、

哲学(とくに弁証法) 中島力造の小論「ヘーゲル氏弁証法」 卜東洋哲学」(『哲学会雑誌』第六九号、 本における哲学研究の中心は大学であり、一般大衆は哲学とは無縁であった。 は 中国の老子や荘子らの思想と比較された (『哲学会雑誌』(第四八号) 明治25・11)をのぞくと、まだなかった。 明治24・2)と翌年に発表された園田宗恵の 後者の論文は、 明治二十年代に入るまで、ヘーゲルと四つに組んだ真の研究は 精神主義的なヘーゲル解釈であり、 「ヘーゲルの弁証法 (Dialektik) ヘーゲルに

中島力造は、 の章節において、 明治三十年代初頭 ヘーゲル伝・論理学の大要・本質論・天然哲学などについて論じたが、これはヘーゲル哲学に関する統合的な研究の嚆矢と 『列伝体西洋哲学小史』(富山房) 明治31・6)と題する大著(六六六頁)を著わし、 「第五編 独逸哲学

なるものであった。

体系梗概 六節掲載した。 ついで日本におけるヘーゲルの著述の先駆的な訳者としては、 俗に "エンチクロペヂ" という) を、 ヘーゲルが純粋に哲学的な態度で翻訳されたのは、これがはじめてという(鳥井博郎『明治思想史』河出書房、 明治三十八年(一九〇五)二月から、 紀平正美と小田切良太郎がいる。 昭和二年 (一九二七) まで『哲学会雑誌』 両人は「ヘーゲル氏哲学体系」 昭 和 28 (「哲学的諸科学 に継続的に一二 12

四頁)。

められ、6 れ、6 証法から影響をうけたが、これと批判的に対決し、 の刊行がさかんになるのは、 大正時代に入ると、 - 大正末から昭和初期にかけてヘーゲルの唯物弁証法の研究がさかんになった。ヘーゲルに関する研究書・評伝・翻訳。) 哲学研究がさかんとなり、プラトン、アリストテレス、デカルト、 昭和初期から戦後にかけてである。 独自の思想をうちたてた 京都学派の西田幾太郎 (沢田章『ヘーゲル』)。 田辺元し スピノザ、 和辻哲郎らは、 カント、 ヘーゲルを中心とする古典研究が進 ヘーゲル哲学の洗礼をうけ、 (書簡・伝記など)

明治・大正期の文献資料に現われたヘーゲルの特色。

学論 学』『法学協会雜誌』『国家学雜誌』『人性』 的なものもみられるが、 誌にみられるヘーゲル関連記事は、 座』『改造』『外交時報』『三田学会雑誌』 海』『九州評論』『八紘』『太陽』 華』『少年園』『志からみ草紙』『教育時論』 士会院雜誌』 ここでいう文献資料とは、 ヘーゲルの著作の訳書 『明六雑誌』『学芸志林』『中央学術雑誌』『国民之友』『哲学会雑誌』『日本大家論集』『日本人』『学』『学林』『女学雑誌』『日本之文 多くは概説的な浅薄な記事が多くを占めている おもにつぎのような諸雑誌や単行本のことである。まず 哲学史、 『時代思潮』 概してさりげない、 審美論、 『神学研究』『社会科学』『国民雑誌』などにおけるヘーゲル関連の記事や単行本 『城南評論』 『警世新報』『倫理講演集』『哲学研究』 『国学院雑誌』『宇宙神教』『めさまし草』『新著月刊』『帝国文学』『世界之日本』『哲学叢書』『東洋哲 思想史、 『早稲田文学』『亜細亜』『青山評論』『文学界』『日本評論』『六合雑誌』『同志社文学』『心 紹介的なものが多い。 評伝の訳書など) にみられる、 また単行本の記事のなかには、 『神学之研究』 「雑誌」 ヘーゲルに関する言及などを指す。 では 『思潮』『我等』『大原社会問題研究所雜誌 『明六雑誌』『東京大学第二年報』『東京学 ヘーゲルの人と思想についての専門 般書、 明 治 大正期の諸雑 哲

- $\widehat{1}$ 栗野安太郎編下村寅太郎編 『哲学研究入門』 (魚住書店、 昭和三十年六月)、三〇七頁。
- 2 鳥井博郎著 『明治思想史』(河出書房、 昭和二十八年十二月)、七〇頁
- 3 大塚三七雄著『明治維新と独逸思想』 (日独出版協会、昭和十八年二月)、二〇八頁。
- 4 注(1)におなじ
- 5 稲毛金七著『哲学教科書』(大同館、 大正五年四月)、三九九頁
- 6 小松攝郎 「ドイツ観念論の移植と発展」(別冊 哲学評論『日本における西洋哲学の系譜』 所収、 民友社、 昭和二十四年一月
- 7 沢田章著『ヘーゲル』(清水書院、 昭和四十五年七月)、二四三頁

「ヘーゲル文献」(『哲学雑誌』 [ヘーゲル百年忌記念号] 第四六巻・第五三八号、 昭 6 · 12

注・これは明治二十三年(一八九○)から昭和六年(一九三一)までの大まかな書誌。

「ヘーゲル文献」(『思想』特輯号[百年祭記念 ヘーゲル研究]岩波書店、昭和6・10

注・これは諸外国のヘーゲル関係文献やわが国のヘーゲル文献

(明治二十三年 [一八九〇]

から昭和六年
[一九三一] ごろまでを

清水幾太郎編

収録している。前掲「ヘーゲル文献」(『哲学雑誌』昭和6・12)を参考にしている

「ヘーゲル文献目録」(『思想』「特集 ヘーゲル」岩波書店、 昭和45・9

注・このリストは、 昭和四十四年 [一九六九] まで、日本および主要な欧米各国で公表された文献を網羅したものという。 日本の

ものは、明治二十七年(一八九四)から記載されているが、あまり参考にならなかった。

金谷佳 編 「明治期へーゲル言及書誌」(『へーゲル字典』所収、 弘文堂、平成4・2)

注・これは明治六年(一八七三)から同四十五年(一九一二)までの大まかな書誌。 約三十数項目について言及している。

小松攝郎 「ドイツ概念論の移植と発展」(『別冊 哲学評論 日本における西洋哲学の系譜』所収、 民友社 昭和24・1)

「西洋哲学伝来考 室町時代末期から明治期まで」(『社会志林』五二巻・第一号所収、 平成17・7

「西洋哲学伝来小史」(『社会志林』第五七巻・第一号所収、 平成22・7)

拙稿 拙稿

三枝博音著 『日本に於ける哲学的観念論の発達史』(文圃堂書店、 昭和9・2

永田広志著 ,弘柯三著 『近代日本哲学史』(ナウカ社、 昭和 12 • 8 昭 和 10 8

佐藤慶二著 『日本哲学史』(三笠書房、 『哲学新講』(同文館、 昭 和 14

5

桑木厳翼著 『西周の百一新論』

麻生義輝著 。近代日本哲学史』 (近藤書店、 (日本放送出版協会、 昭 和 17 7 昭 和 15

5

桑木厳翼著 『明治の哲学界』(中央公論社、 昭和18・3

『明治維新とドイツ思想』

(日独出版協会、

昭和

18 2

大塚三七雄著

大久保利謙編 『西周全集 第一巻』 (日本評論社、 昭 和 20

。哲学小辞典』 (岩崎書店、 昭和22・7

『哲学四十年』(辰野書店、 "哲学的教養』 (春秋社、 昭和23・7 昭和 22 · 10

桑木厳翼著 桑木厳翼著

甘粕石介著 ゚ヘーゲル』[アテネ文庫] (弘文堂、 昭和 27

船山信 鳥井博郎著 著 『明治哲学史研究』(ミネルヴァ書房、 『明治思想史』(河出書房、 昭和 28 · 12 昭 和 34

10

沢田章 船山信一 著 『大正哲学史研究』(法律文化社、 昭 和 40 11

著

ヘーゲル

人と思想 17』 (清水書院)

昭和45・7

加藤耀子共訳 中 埜 肇共訳 中 本 肇 ・ ヴィートマン著 『西洋哲学史 上·下巻』(岩波書店、 昭和46 • 10

Dr. Albert Schwegler: A History of Philosophy in Epitome, translated from the original German, D. Appleton and Company, New York, 1856 『ヘーゲル』[評伝](理想社、 昭和57・7)

with a glimpse into the 19th Century, Griffin. Bohn, and Company, 1862 Rev. Frederick Denison Maurice: Modern Philosophy; A Treatise of Moral and Metaphysical Philosophy from the fourteenth Century to the French Revolution

Francis Bowen, A. M.,: Modern Philosophy, from Decartes to Schopenhauer and Hartmann, Marston, Searle, and Rivington, London, 1877 (?) George Henry Lewes: A Biographical History of Philosophy, George Routledge & Sons, London, 1893

Franz Wiedmann: Hegel, an Illustrated Biography, Western Publishing Company, Inc, 1968