# 法政大学学術機関リポジトリ

## HOSEI UNIVERSITY REPOSITORY

PDF issue: 2024-10-06

# クカヨン、ジャワの宇宙樹

# 中島,成久

```
(出版者 / Publisher)
法政大学教養部
(雑誌名 / Journal or Publication Title)
法政大学教養部紀要. 社会科学編 / 法政大学教養部紀要. 社会科学編
(巻 / Volume)
67
(開始ページ / Start Page)
1
(終了ページ / End Page)
24
(発行年 / Year)
1988-01
(URL)
https://doi.org/10.15002/00005292
```

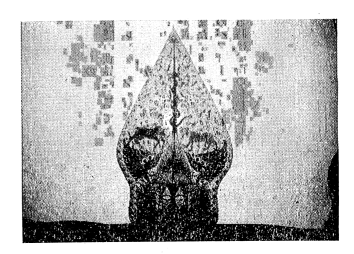
# クカヨン、ジャワの宇宙樹

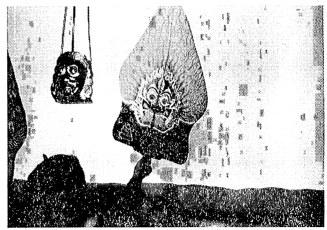
中島成久

ジ 始る。 うことにしよう。 るいは逆まく怒涛の描かれたその裏側が、 動かされるだけでは 続 の舞台の ヤンの人形のなかでもとりわけ異彩を放っている。一夜のワヤンの上演は、大地を象徴するバナナの幹(デボッグ) ・ワやバリの演劇を代表するワヤンの世界を理解する鍵となることに誰も異論をとなえないだろう。 ン られる。 ヤンのパフォ 漆黒のジ ある時は場所の象徴として用いられる。 (またはカ 混沌とした世界に霊気が吹きこまれ、ワヤンの人形は生命を得て、 ブ 1 レンチョン(灯火)に照らされて、クリル(幕)にその影をおとすクカヨン。その屹立する姿は、 闍 それはわずか八〇セ ャ 央に屹立するこのクカヨン(またはグヌンガン)が、ダランの手によってりねりねと動かされることで 0) 世界にとってかわられる。 ワの夜に響くガムランの調べ。 ーマンスにおいて、 ョン)とは「樹木」の意味であり、グヌンガンとは「山のようなもの」のことである。 ク ない。 カ 3 ン はその象徴的意味の深さとともに、 道化の登場する「パテット・ソンゴ」(第二部)の冒頭 ンチあまりの大きさであるのだが、その情報量は巨大である。 ある時は場面の転換のために、 暗闇の一偶に人形がほの見える。 反転して正面に向けられる。 生い茂る樹木の描かれたその表側だけがうねうねと、 緑濃い熱帯の炎熱の昼の世界は、 パフォーマンス ある時は 山や火や風をあらわす舞台装置 正面とはクリルを前にしたダランの側を言 ジャワの神話的世界が展開される。 朗々と響くダラン(ワヤンの人形遺) に 夜の帳の訪れとともに、 お いても種 (ゴロ・ゴロ)では、 Þ. の役割を荷 カヨ あるい ンの解読が、 本稿では どこまでも 赤い は激 力ヨ 数多いワ なって用 ンは クカ

にする。 カ クカョンの図像はジャワとバリではやや異なる。またジャワのなかでも、(こ) ンの図像の解釈を中心的な課題として、ワヤンのパフォーマンスにおけるクカョンの問題は別稿にゆずること ソロ (スラカルタ) 様式のクカ

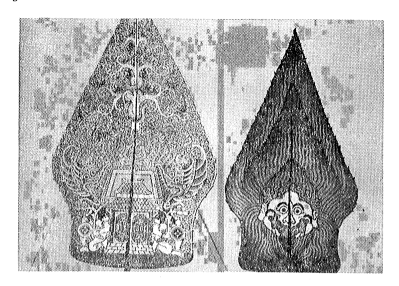
ンと





屹立するクカヨン(グヌンガン)。ジョクジャカルタ様式、上。 図1 ゴロ・ゴロの場面で反転するクカヨン,下。

3



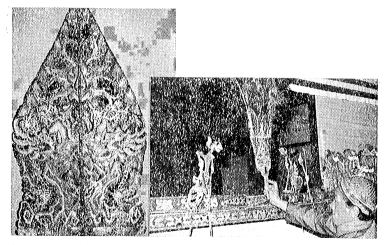


図2 ジャワ各地のクカヨン三題。ジョクジャカルタ、ハメンクブウォノ家 所蔵のクカヨン、上。西ジャワのクカヨン、下左。 孔雀の羽でできた東ジャワのワヤン・クリチル用のクカヨン、下右。

ジ 主にスラカ 31 ている。ジャワ ンは全体にくびれ に リ は特独 ジ また私の ジャ t ル カ ワ タ様式の な型式の ル 結論 0) タ様式のクカ ŋ の カ K の b ク 3 ि ŋ ない寸 力ヨ カ ン のが見うけられ は ても地域による変異はクカヨンの本質の決定に重大な影響をおよぼさないとされる ン ンを念頭において議論をすすめる。 ョンの細部に 胴型をしている。ともに左右対称形をなしているが、 下方が少しくびれ、 (スラカルタ様式) の下中央部には、 る。 おいては違いがみられるし、 ジャ ワ 中央がふくれ、 各地の様式の違い これまで 上方が細く尖っ 扉の閉ざされた大門 ĸ 四 ŋ 0) 力 ジ ŋ 3 r カ ン ワや東ジャ  $\exists$ の変異は た流線型をしている。 ンについ その内部に あるけ (セロクナンクプ) ワ ての議論がそうであ の ŋ 拙かれた 表 れども、 カ  $\exists$ ン Ĩ バリ ヌン 象 Ó か で

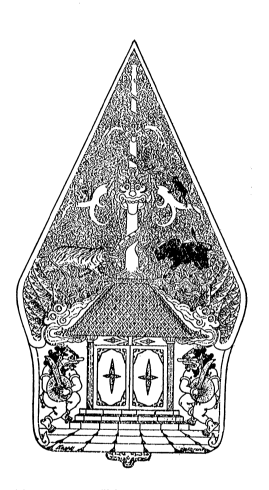


図3 スラカルタ様式のクカヨン (グヌンガン)。 Sunardi, Arjuna Krama, PN Balai Pustaka, 1978, p.7 より転載

5 り リの では、 などの動物が描 本の大木が上に 闁 Ď の両側に抜身の刀を持っ 舌出 力ヨ ンに ō のび、 は大門も、 コロ か れ 傯 なり 上中 枝分かれしながら頂点に至ってい 央部のまん中に舌を出 カ その門番も、 たラク 彐 ン の裏側の中央部に描かれ、 ナササ 舌出しのコロ像も見られない。 羅 刹 の門番 たコロ る。 (クルビウン) の 表側には大木に蛇がからみついている図像である。 頭部像が見られる。 枝分かれした各所に、 が立っている。 下中央部に尾を 巻き合った二頭のナガ ジョ 鳥 クジャ 孔雀、 その大門の屋根の上 カルタ様式 虎 (一説には猫)、 の リ カ

Ħ

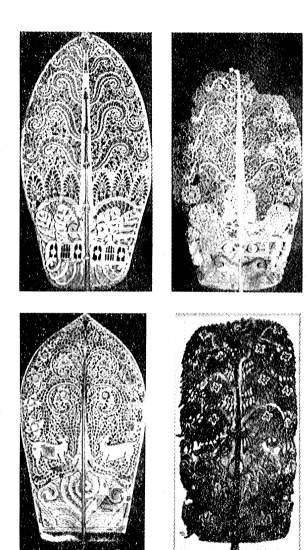


図 4 バリ島のクカヨン、上南バリ、下北バリ、 Hinzler, Bima Swaga in Balinese Wayang, The Hague-Martinus Nijhoff, 1981 より転載

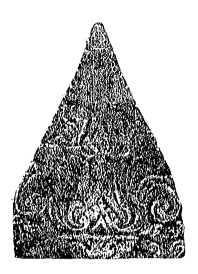
カ

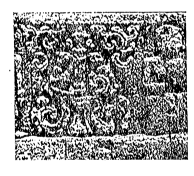
∄

るだけで、 電 リのク ている。 が 他 ĺ١ て、 ンはよりシンプルで素朴な表現となって の動物の姿は見られない。 は細かく分か その頭部には海草がからんで天に向っている。 なれ、 葉は鬱蒼と茂り、 ジャワ Ó クカョンがきわめて繊細で調和のとれた図像であるのに対し 花が咲き乱 れている。 その二頭のナガを基点として一本の大木が ナ ガのやや上方に野牛と獅子が対峙 天にの

その 内的 る以前 か 魂の地である山とを結びつけるものである。 ャ している。 寺院は何よりも そう結 の中心をなすの 、て魂の の影響が ル らワヤンの ヮ、バリの王権の問題とも深く関る。そしてこのような山岳への信仰はジャヮ、バリにヒンド ŋ ハイ ジャ カ カ からあったのだけれども、 = 論づける前に、 3 地で À 起 ンは の ワ インド 点か 源 は に の 「次のように述べいてる。「グヌンザノよ」、「4、16なども、(四)(四)(四)・「4、16なども、ヒンドゥー文明を受容する基盤となり、「16などは、ビンドゥー文明を受容する基盤となり、 'n あることは メル 図像が は は紀元数世紀から約千五百年間 いる。 島 カ らも理解されるべきであると訴えたい。 がメルー山の象徴であるとスト ヒ メ 3 ネシア人にいかに受容され消 ンド ル ー山を象徴しているという説を出しているのが、 の ľ ンが発生したと考えている。 1 何を意味しているかについて諸 スト ゥ ヌン・ 山の象徴であると彼はいう。 クカョンをめぐるこれまでの学説を検討し、 よく知られている。 1 だが、 ゥ アグン山、 ッ テ 純粋にイ ル ハイ こムは、 ジャワのラウ山、 ンドネシア的観念によって建てられたものである。 ジャワ、 ヒンド にわたって滔々とヒンドゥー文明が流れこんだ。(II) 魂の救済の場である山岳に、 化されていったかを 示すよい例である」。 山岳がインド ウッテルハイムは考える。 **『ジャ** . ウ l 山岳霊 説紛 バリの例以外に、 それは ワの演劇』 々である。 ジャ ムラピ山などへの信仰 への信仰は今日でもジャワ、 ヒンドゥー ワのチャンディはその外的な形態のみならず、<br /> を書いたカッ それについての私のコメントを付してみよう。 私は端 オランダの 考古学者ストゥッテルハイム で ボルネオのドゥスン族は ヤンディ 古代、 またそれによって強化された。 寺院の真のヒンド 的にジャワの宇宙樹だと考えているが、 インドのメル ツは、 中世のジャワ、バリに建造され は民間のレベ (神々の山) 東ジャ バリの信仰生活の基本をな 1 ゥー 山表象が結合し、 とインドネシア人の ヮの寺院にある三角 結局それは ルにとどまらず、 そのヒンドゥー 死霊 ゥー文明が到 Ø 建物では ネシア スト ・ナバ ۲ その に ゥ 山 お ッ

7





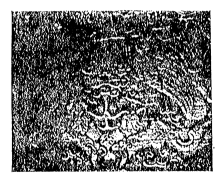


図5 東ジャワの三寺院にみられる三角形の木のモチーフ,上。チャンディ・チェボンガン,下左。チャンディ・ジャゴ,下右。チャンディ・センダン・ドゥフル。Stutterheim,1926,p.346より転載。

b

結合して、ビモを祀る寺院が 統と混淆し、 形 7 る木 山という観念連合の産 お っ のこの時代に、 잳 曆 IJ 王は「シバ・ブ 1 フがグヌン 四世紀頃 ジャ 物であり、 K ワに伝来したヒンド は現在のグ ガ 山 1 ッダ」という称号を有するようになる。それは、 岳 (クカヨ の ジャ 礼拝 ヌンガンの姿ができあがったと彼らは推定している。 ヮ 2 所に建てられ の の原型をなすと述べている。(五) ヒンドゥー ゥー文明のジャワ化が大いに進展した。 たのもこの時代で、 化の特徴となる。 ラウ この考えはスト ワヤンの ĺц シバのリン の Ł ス 1 仏教、 Ħ ガー 1 ゥ 寺 院 の ッ にそ 山 ピ + テ Ŧ バ ワ ル 岳 と魂 教 の Ī の 痕 ブ 1 は の救済 跡を今 ッ ジ ジ ٨ も支持 ダ + t ワ メ 0 ۲

ŋ

1

も残している。 れた を祀 サリ ことを劇 に天界の 中 か ジ した · /) 'n スト ては 動 る部 その他 ス 3 ャ た と結 物表 ŀ ン ワ 糆 ゥ 何 口 餺 の つ 的 ゥ 尾 0 ッ 11 像とい 象は、 岩の猫 テル K ッ なかに描 に の T 口 0) 化嫁 触れて 声 テ p ·ける。 ル 口 Ħ ボ に見られるメルー 9 0 ハ すべてメルー ジョングラン寺院の動物群像等々。 表象である。 1 いない。 像が飾 1 かれ た表象も 7 花婿の像 ンガン) ムがクカヨ Д インドではそうしたアシュウィン・ た鳥、 るという。 の主張では、 られてい がある。 描 蝊 (デウィ・スリとサド 例えば、 かれているが、 山表象に登場する動物表象 ンはメル 虎 (猫) ただク るの Щ スト ŋ 力ヨ 歧 ì 鳥 亀の基台に乗るバリの多数の寺院、 カ ウッ 山の表象であると考える第二の根拠は、 3 などの動物も結局は、 他 ŋ ン は天界山 ス ン 口 テルハイムの の動物表象。 ŀ K ボ は動物表象以外にも天にのびる樹木、 ノ?)があった。 ゥ ン ガンがデウィ・スリ ッ あるいは一八世紀に建てられたジョ テ (Hemel Berg) ディーレンはライオンの随員となり、 ル (Açwin Dieren) 畄 更にジャワ イムはそのなかの樹木、 会っ メルー山のアシュウィ たあるク スト の住 の象徴ということになる。 ウッ (大地) とグル 東ジャ 口 居 にほ テ の ボ ル ン かならないと考えた。 部に ガンに ヮ 中世ジ ハイムはこうした寺院等に のパ には、 大門、 大門、 **天** は ン・ディ ク t ナ 稲 ジ IJ ヮ、 二つの の女神 ラ t の聖婚 太陽神 Ź 大門の番人、 カ i レ ル 邿 IJ 貓 Ó ŋ デ ダ 院 ンにほ の場で H と結 詩寺院 0 ゥ の の ボ そし 像 1 タ 蛇 7 の 拙 ガ か ス 図 に ts IJ 描

9

を指摘 その とは、 り る。 うした世 て  $\exists$ れている。 的である。 、 テ のメ てい 世界の爪」 ヤ の ンもすべ 「摘している。 (八) 「ネガラ」の 朝 配 を検討しているわけではない。 l 4 か るバ かも 慮 ルー山であるという。 カ に ル カ カ 山に結合しているアシ 「天と地、 は 由軸の中心をなすといいうる。 ル ス ハ てメ スト 1 み リの寺院の総本山ブスキ寺院の例をあげる。そのほかに火葬の葬式塔(バデ)もそうしたウキ ダ ŀ ン 6 0) の K Д の意味であり、 山の王」という意味の国名である。 ゥ 11 は描かれ . ウ が のなかで、 ル 時 n (サジェ 宮儀礼 IJ ľ それに地獄が連結する中心、 ギアツは世界軸としてのウキランとして、 1 ッテルハイムはこうしたもの以外にも、 テ ts 0) ル Ш ッ ヌン ル で ヌン ハイ は異 の表象との関連でつくられたという。 た動物はすべて、 山 ガンは スト ヾ の 説を補強するという。 バリの宇宙論において「世界の軸(ウキラン)」としての山岳、 ガンは、 グレベッグで、 ムが指摘するように、 *ts* ジョ だがギアツは、 1. る。 ゥ スサジ)の一つである円 メル ゥ ッ テ クジャカルタのパク・アラム家は、 ィ たとえスト 男性原理と女性原理を象徴した二種類が登場し、 ル 1 ハ 山 インドのメルー山表象によく登場する 1 それは デ であるという時、 1 ム 王宮から王宮のモスクへ運ばれる山形の飾り物はグヌンガンと ストゥッテルハイムのように天界山という考えはとらない。 ゥ はあくまでも、 1 ッテル けれども、 臍」のことである。「シバ・ブッダ」王と名のるジャ V 王の名称によく示されている。 ジャワの「シバ・ブッダ」王については前述した。 インドネシアに ンであったとしても、 錐に盛られた御飯 ハ 1 汎インドネシア的表象である宇宙軸としての山岳 山 ム バリの信仰の中心になるアグン山とその 力ヨ リ の言うよう 岳に建てられた寺院(チャンディ) カョン 四世紀までスマトラに栄えた仏教国シ ンのな はメ ル (ブヌン 「宇宙の爪」という意味である。 1 スト かに ŕ (トゥンパン) もメル 7 山を象徴する例が数多くみら 描 ゥ カ かれて ッ 3 「アシュウィ ガソ)は天界山であると 考 え スラカルタのパク テ ン ル K ジャ ハイ 描 い か る ワの王権の解明に 動物表象は ム れ た動物表象が ン・ディ 寺院が中心をなすこと は 1 ク 山 カ ブ の象徴だと言. 1 ゥ ワ 13 ュ ン 定し だが、 の の リ ヤ オ 腹に建て 世界 諸 1 ランとし ギ は 家は、 ヴ  $\Xi$ ば であ て もそ る軸 スト ッ 1 ŋ 示 の 力 れ

半ライ る。 たらす たが、 認められ、 シバの衣類の れはすぐ恐ろしいライオンの n なる魔除 は わして、 てみる。 して テ ۴, たため、 ラの元来の意味は ス サラー) 1 て特にシバ教の寺院によくみられるチー カ で ŀ 生きた 惠 の オンに自分自身の体を食べるよう命じた。 1 は + ム おこなってい ゥ その妻を渡すよう要求した。 シバ 魔 虎 ワ けとして片づけてしまうことも可能である。 I ちに同じ機能をはたす ル ラとは ッ そ 0 は 1 テ 劉 液を が海上に落 悪魔 あらゆるところに棲む悪鬼に対抗するものとして一般的になった。このう。世でする。たかそれは特にラーフに対する怒りをあらわしているとい の Ō ۲, ts 人間を襲うことを許された。 ル 妻のパ 後 ラ かに隠れ 「時を測る」という言葉の 'Kal'より派生した。 以キー 湔 被 は 1 たか ル に落としたことがブト い メ ム ル ル 1 1 か は ル なすか ̈́ς ち た。 ワ テ 1. ル 1 . ヴァティ タ 1 ラ=吼える者)と呼ばれ、 Ш ッ そこで誕生し ン シバはラー 頭をし Kāla ム な形ではあるが残されている。 の頂 、ヌン に登場 カ 7 り 上部で太陽を守る動物であるという。 ガンの (栄光の顔) が太陽そのもの ーラという怪物の た悪魔に変わった。 ずる ラーフの述べる要求を聞 を狙うジャランダラは、 フを許したが、 な 悪 ブ たとされる。 П かの虎 魔 • ルティ ŀ と呼ば は H コ 半ライ ブ 17 を表現する連合が出てきた。(タレ) (猫)、 Ի ム の コ だが時 'n 誕 ワニと並置されるようになった。 シ コと同 口 П バ シバ 半ライ ラー 生 た K • オンは自 . の 命 コ ı 0) が 破壊 ク Ħ を狙 原因である。 その後キー 口 め フ カヨ の と呼 妻あるい 観念とし オ はシバの放 į, 視されている。 H 分の手、 たシバ 頭 催 ンは獲物にありつけずイラだった。 われる人のことをスケ 部像は 月 ば を示すも ンの舌出 古代イ れ を食 る。 は は女修行者 7 ル コ ティ 足 太陽を象徴しているとも述べ 化け物の顔 0) ンドでは時を測ることは太陽の 口 った怒れる半 l لح ブ コ のである。 眉間 て ï ム 体を食べ頭だけが残った。 E はカー ١ **1:1** 丰 の カは、 は このことから舌出 i ジ 0) コ 口 第三の 月食を に時 ジ П t ٠ ル かをし ティ . ځ ラ + 像 ワでも コ なら 彼ら シバ 半ライ ライ は ル П ワ (時) た
ブ K Ħ ジ トというが、 は おこすとい ム 教寺院の基台に置 オンに ХZ お 4 0) から弾丸を発射 カ シ 「時を測 欲望 存在で病気や死 の バ オ ャ ワ のジャワ に ン 由 П 0 7 ワ を感じ は 恐 一来を簡 Ó 詉 お そこで れを 寺院 シバ る 残 **うラー** ı れ コ い /語読 て る 7 六〇 口 z その はそ な 單 بح 像 は 0) 運行を元 0) シバ る。 ·に述べ 魔除 和 液 φ フ 7 うカ 0) か 供 怪 で 類 て ば ħ は

すというスト とはできない。 れているが、 杉 べして欲 ょ نکہ ゥ 両者は ハイムがほのめかすグヌンガン=太陽説を大胆に唱えるのがエシェーレである。大陰暦を元にするジャワの暦法でも、太陽は中心的役割をはたしてこなかった。 ッ ŀ テ の属性 ル ともに時の運行の異常と関りあう存在であるからだ。 ヤワでもバリでも、 ハイ は ム すべて時 説が正しいことを支持しない。 の ブ 運 ŀ 行の異常と結び 13 J p と日 9 ジャワを含めたインドネシアに太陽 月を食すというラーフは殆ど同 いている。 詳しくは、 だがこのことは、 コ H 口 の 像は太陽をあらわ 悪魔として考えら 月 の 記号 を

い う。 ンド いショ 定 らなくなる。 の入り口でもあるという。 は リ島でよく見られる割れ門と同一のものである考えている。 後半 何の言及もなかった大門 れた動物 ス の ٢ への入り口だと考えられている。 更にエ 1 Ó ム X ゥ 1 ル インドネシアで広く信仰されているバンヤン樹 説明の方がより魅力的ではあるけれども、それを生かすために ンドを経 テ ルの木(イチジクの一 も太陽を象徴しているという。 1 筆者は、 シェ ルハイ 表象にし レレ ] 抜身の刀を持った門番(クルビウン)に守られた大門 は、 エジプトの太陽樹がジャワにまで入ってきたと考えている。 ば のこの発言は唐突なもので、 だが 古代エジプトの楽園樹に太陽神的性格があり、 · · しば登場する獅子に乗った太陽樹の図像を根拠に、 エシェ H 種)は、 クナンクプ) 更に ーレの説からは、 またグヌンガンは古いインドの太陽樹の例から派生したものであるとも エシェーレは論文の最後で、 神=太陽神の居所と考えられているという。 をエ 彼はその根拠を何ら示してい シェーレは、 この (ベンガル菩提樹) 論述の後半の部分は導びかれない。 山を垂直に切 太陽神の入り口であるといい、下界 クカ はエシェー エジプトと古代インドとの結びつきを とクカ う割い ヨン= **←** ッ スソ 口 15 3 太陽説と矛盾したことを言う。 たようなこの門は、 古代エジプトの楽園樹である高  $\nu$ 説そのものを捨て ガンそのも ン リ ٤ ストゥッ ナンクプ) の 関連をほ 筆者に テルハイ のもまたそこ 工 エ 東ジャ なけ とってはこ 地下界 1 (瞑界) ٨  $\nu$ 「の説 れ は ワや 便 1

要な象徴的 ネシアでブ 値 'n を持ってい ン ギン (ワリンギン)と呼ばれるこの木は、 る。 リ カ 彐 ン の 原型 |はこのバンヤン樹であると筆者は考えてい インドネシアの神話 伝説 の るが、 ts か K そう結論 ょ 登

すこの菩提樹のことを、 ける根拠として、 入れられているかが理解できるであろう。 すると、バンヤ ン樹がインド インド インドネシアの人々は天と地をつなぐものとして理解している。 ネシ ネシ ア の ア共和国 П 頭伝 承 日本の榕樹の国の国章とか、 の なかでどのような位置づけがなされているかを検討してみよう。 (ガジュ ゴ ル カール 7 ル 3 のように枝から太い気根を何本も地上に垂ら 口 ン ガン・ カ ル さ インドネシアの創世 の標章とかに何故採 神話

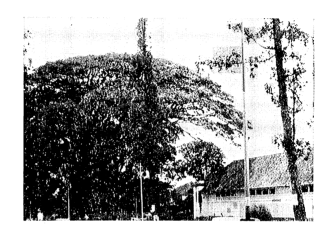




図6 ジョクジャ市内のバンヤン樹,上とゴルカールのシンボルマークに描かれたバンヤン樹 (ブリンギン),下。

シの民話は次のような展開をとげる。安全な月のその背景にこの天地の分離神話が存在している。 て彼女の 女のとめるのもきかず地上におりていった。 して今でもその痕跡を見ることができるという。 をなす秩序に目ざめたということである。 ものとみなされており、天と地の分離を図ることは、 天は地上低くたれこめていたとされている。 と空は高く高く上っていった。 ひきあげた。 頭と肩で天を高く遠くに押しあげた。 好きで人間は絶 1 で 人間は遊んでいる時頭をよく空にぶつけ、 ン樹をめぐる神話 カケからこの木の気根を切り、 天と地の分離によって現在の世界が始ったとするものが多い。ディ 母は王女の帰りを待って、 いた王女は天に帰ろうとしたが、 は ネシ て下界に帰還するが、 3 ミンダ タカとなり、 滅しつつあった。 アで 空はかつて地上に低くたれこめていたので人々は槍が使えなかった。 ナ 伝説を探ってゆくと、 よくみられる片 いった。東インドネシアのケダン族では、原初のオのマナボ族では空が非常に近づいていたので、 満月の夜枝から枝へと飛びながら、 このため助力を要請された神々の一人が、坐ったままの格好から突然立ち上り、 彼の天と地の往来を可 大きなバンヤン樹の下で待っている。 天と地の分離を図った。 側 タガログ族では、 安全な月の世界に隔離された天界の王女は、 |人間 空を飛 そして切られたバンヤン樹は空高く上ってゆき、 怒ると人々は空に石を投げつけた。このため神々は現 ₽ の物 赤い花と見えたのはあちこちにバラまか 人間はバンヤン樹に登って天と地を自由に往来していた。 例えば、 語に と多くの事例を検討 月の海をバンヤン樹として見なすのは汎インド ぶ翼を動かすことができなくなり、 お 人間がインセスト・タブーを自らに課し、 空はかつて非常に低かったので手でふれることができた。 いく '能にするのは多くの場合巨大なバンヤン樹 て、 3 天と地が未分化な状態は 片側 タ 故郷の月へ帰ろうと何度も試みているのである。 カは何故満月の夜に 原初の世界は雨雲が山裾低くたれこめるように、 人間 し なけれ ある女が稲を搗く杵で空をたたい は 艱 地上からその姿を満月の夜見ることがで ソ 難辛苦の ン ばならな は次のような事例を紹介している。 地上の赤い花に心を奪 髙 れていたキビで、 なくのか」という 「インセス」の状態と同 に天界へ至り、 また空は人を食べることが が 木にとまってい 満月の時 本稿 現在 在 ネシア的現. ではこ の 例である。 (完全) の暗 の文化の 位置まで空を それが 南 n われ、 間 ス な人間 ラ 模様 は ワナ 根底 ゥ

と考える。 カ 方が重要である。 は 通ずる。 過去の学説 せた龍蛇が の象徴であるのだが、 十分であろう。 カ H ヒ 水の デ ぉ の演目における同種の木のことを検討する。 3 3 でアミ W ı ンの 神説であって、 ŋ の ンジ・ロ 論 はメ はク 往来が可 カ 9 の記述は 問題の存在にも気づいている様子である。 ヒディンはこ た箱が そして地上の世界は、 更のなかでヒディ カ 描かれているが、 7 ル IJ 3 の原型としてバンヤン樹に言及したとは思われない。 1 自分なりの一石を投じたいと考えてヒディ バンヤ 能に ソ』 論に影響を受けて、ワヤソの主題は天と地の聖婚による地上の秩序の安寧ということに尽きる ンの原型として、 山である すると、 描 明 P ற் かれ 瞭でない。 クカョンとバンヤン樹との関係はほんの付け足しにすぎない。 大門で示された世界は地下界である。 なり、 水 の ン樹は天と地が未分化で混沌とした状態をあらわし ている ような前提から、「ラーマーヤナ」 (太陽神)とする説に反対する。 で エ 龍蛇は地下界の支配者である事実を考えると、 シェ また現 あっ ン説ほど高く評価できるものはない。 ŋ ヒディンは天界と地下界が互換性を持つことを指摘して、 死ぬべき存在であるが、 インド 1 て、 カ 3 レのいう大門= 在の秩序が確立されたとされてい 地下界の ンに注目する。 ネシアに汎くみられるバンヤン樹に関する象徴的 ただヒディンの論の展開は説得力が少な 羅刹王という死と破壊をもたらす王国が、 象徴であると考える。 スト に限界の ヒディ ・ウッ ンはクカヨ その における羅刹王ラウ インドネシアで語られるメルー山 入り口論が生きてくる。 バリのクカヨンでは大門のかわりに二頭の尾を テルハイムとエシェー ンはその水を生命力をも 膊 の死は最終的には 工 ヒディ ン論を る。 そし シェ 1 確かに天界と地下界が互換性をも てヒディ 工 ているわけで、 ンはワヤ 始めてい シェー 筆者の説はバ V ・オノ 説の中心はあくまでも、 だが筆者にとってはそ ン の宮殿にあるパリジャ 人間に祝福を与える地下界へ V シ ク レがこうした事 る。 かパ カヨ によって先鞭をつけられ は うも 次にヒディン バン IJ 0 そのことによって地 ヒディ フ 世界を想定しているが、 ソ全体は混 ス の例にも当て かに祝福と結びつくか オ ŀ . ウ t 1 つ ンは まり海 7 ッ ン樹を媒介 テ ン 実を熟知 ラッ スに は 沌 ル ŀ とし の タ樹 大門 ぉ 1 カ ゥ けるク ム つこと ル か た らま 7 の ス の の 11 い

の考える宇宙を象徴した木である。 れることを指摘する。 山を宇宙軸と捉えたら良いのに、 いのである。 ンゲララン) それとクカョンとの関連性を指摘したことには敬服せざるを得ない。 地下界の属性とメ そして最後にクカヨ で記されたように、 ルー ヒデ 1 山が結びつく証拠であるという。 ン が シェ ンの原型として、 何とか地下界のみとの関連にその意味を押しこめようとするから議論が発展 ジ 原初の海 + ] ワヘ ラー のメル から一 の研究が完成する以前にガジ 本の木が生長し、 ガジュ・ 山の設置を物語るが、 水 だがここでもヒディ ヤク族の「バタン・ その木の上部から天界、宇宙、大地そして人 バ そこでアミル ユ タ ダヤク族の ン ガリンとは、 の批判は根拠に乏し ガリン」 タが重要な意味を持 バタン・ガリン (生命の樹) ガジュ・ダヤ が考えら K つ 注 · ク族 て 目 ts

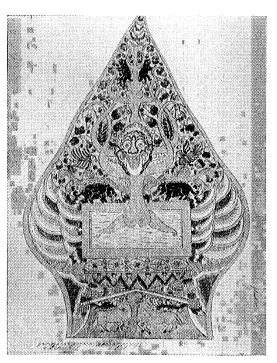


図7 (生命の) 水の描かれたクカヨン, Pigeaud, Literature of Java, Vol. Ⅲ, The Hague, Martinus Nijhoff, 1970, より転載。

バ

ガ

の

けないのか。

不満である。 の 間 1 で みならず、 ンがバタン が形成され、 バタン・ 裁判のような社会過程の場においても紛争解決が宇宙の始源の更新という観点から処理され これだけバタン・ 地下界も出来たとされている。 ガリンに注目 ガ ブリン は ガジュ・ダヤクのあらゆる社会生活に登場する。 したのは ガリンのことについて気づいておりながら、 クカ 3 ン そして天界を犀鳥、 の本質を究める上で卓見と言わなければならな 地下界を水蛇で象徴した樹 何故それが宇宙樹であることを結 結婚式や葬礼のような儀礼に 木が い が その解 ÿ ン る。 釈 お ガ ۲ は

する蛇で象徴された天と地の宇宙論的表現であるとするツィン 比を導きだす。 をグヌンガン(クカヨン)のなかにも見い出そうとする。 されているのである。ラスは、 質はガジュ・ ソ=太陽神説を唱える根拠の一つにしている。 との ル 家の結婚劇であって、 『パンジ・ロマン』 そもそもガ す樹木であることはヒディン説の紹介の節で述べた。既に筆者は、宇宙軸としてのバンヤン樹のことを指 ッ ヒディ ダ ガジュ・ダヤク族では汎インドネシア的象徴であるバンヤン樹が表象するものを、 んぱげ ダ」王としてのジャワ ガルー ダヤク族のサ ン説は、 グヌンガンのなかにガルーダ鳥が描かれている場合もあるが、 ル Э. 1 ヌ神の ダは太陽鳥と呼ばれ、 ダなしに蛇が描かれている場合もあるが、 研究解題のなかで、 オラン ラッセルスのように証明できない原初の社会組織に依拠しては 化 ガラン(バタン・ガリン、生命の樹) 身である王の乗り物として多くの彫像に描か ダ の 2のなかで、次のように述べている。「パンジ・ロへのジャワ文学研究者ラスによって積極的に受け継i [天:地]::[犀鳥:水蛇]というガジュ・ダヤク族にみられる宇宙の構造 王に明瞭に託された天と地の対立と合一の観念が読みとれる。 グ ヌンガンにガルー だがガルー そしてグヌンガンのなかから、 ダの 蛇もガルーダもともに描 マ 図像はもともと、 ダ 1 の描 にある」と。 の 「パンジ・ロマンの本質は天と地の合 見解(三) か れていることから、 れて 蛇はガルー いる。 筆者は高く評価したい。 サガランが 天を支配する鳥と地 がれ そこに天と地を媒介する てい ならな か [ガルー ダの鋭 ガジ n より複雑化した表現 る。 ていな ٦. ラ ガル . ! 工 ス 1 爪に常にとらえ ッ ダ は 場合の アヌン Ŧ 1 V 水 ジャワ は ダはそこで う族 ラ と ゛ガ ッ を スン 的 0) 也 で示 ス

カ ヤ

砂

は

どラ

ッ

ス

を無視

ĺ

る。

者

はそこまで徹底

はできな

が、

ラッ

也

スと

0)

本質をめぐる議論

の ル

なかで、

ラッ

也

ルスの説ほどよく引用さ

れるが問題を含んだものはな

戦後

結論が導かれると考えている。

ラ 7

也

ル

スは 雏

ゥ

ッテル

ムとエ

シェ

の説

あ

の

Œ スト

Mi

0)

壁

0)

₹

=

7 1

チ

Э.

アだし

と唐 l

突に言と

セ

ス

は

「(V)

カ

3

ン

は聖なる男子小屋(メンズ・ハウス)

は少な だが して理 であ か 支持する証拠が見いだせたとしても、 ぐ樹木をあらわすことになる。 ヌンガン) は大きな影響 地に ゥ 1 ガ らの影響が認められることが正しいとしても、 王 シの 1 ラス をひ おける宇宙樹の形態 天 テ 解すべきである。 ン 地 ル は 1 という事実は説明 なかにも見いだそうとして、 きたてる神話 のディ 説で + 0) 原 ル イ 分離神 初 はない。 ン樹に代表される宇宙樹の観念があり、 にこだわるべきではなく、 ム の宇宙をあらわしてい は の ーテー ッ 話 は いうように、 の中 ヌン 的 ガ ガ ジュ・ ラ な ルにこだわり過ぎ、 ル 心の違 できな 核を占め、 ガンにガル ス 1 鳥に過ぎなくなるが、 íţ ダ=太陽鳥であるとい スト ダ は、 ÷ ク い。 ガジュ・ダ カ ゥ ッ そしてジャワ、 それは全体としての それこそ文化の違いであり、 ッ 。 の 例えグ 1 ∃ るのであって、 グ ÿ ンの テルハイムも、 樹木の象徴が宇 、ヌン サガランをクカ が その なか 揣 ヌ ガ ヤ かれ ハンのな ン ク . の動 細 ガ 族 ただそれ ガ 部に う表 ン て 0) ル バ それ 畅 その に かに描 7, サ IJ エシェ 3 表 おける斉合性のみを追求している。 寉 ガ な ガ IIIi ダ自身もジャ )枠組 だけの 象が で が ディ ラン ンの原型として考えるのならば、 ル を示すという宇宙樹の発想を読みとるべきである。 い だけに注目 場合や、 か は ガ 1 ジ 1 0) ] ダが描 れたガ ク l (生命 ンド テー IJŦ V カ Э. なかでこそ意味を与えられるできもので 実で 歴史的経緯の差として捉えるべきである φ  $\exists$ 0) またグ ルー ンとして発達してきたと考えるべきで ダヤクではサガランとして表現され、 かれ してい ル 0 にお 樹 はクカヨ メ またラスにしても、 の王と同 ルー t ダ像のことをその 、ヌン . る。 いて地下界を、 で示された犀 ない 山を守るアシュ ・ガンに ンの全体像は解明され ガ 様な存在 場合でも、 ル 1 ゚゚゚゚゚゙゙゙゙゙゙゙゙゚ヺ ゾ ル 鳥と水蛇の の であったことを知るべ 余りに あるい その犀鳥と水蛇と 例証としてひきだす。 部分的に彼ら 1 本質は蛇をつ ウイ ダ像が グ タン b は ン 天と地 対比 ガ 拙 ク *†s* デ カ ン かれること ある。 Ó 0) 本 ン 5 な ソリ

1

ワ

する。 舌出 飾り 抜身の 原初の寺院としてみなされ、 標章であると考えられるとい で するとい な姿が残されているとい Ĩ あ ス 1 、ヌン Ó れてしまったが、 をあらわすという。 ΰ の 1 結 刄 0 刀 形 ギ ・ガン) . ځ ?を構えた門番 (クルビウン) 個式や 大門の扉が閉ざされているのは、 ニア ッ 口 プが、 その の 象徴的 の と鍛 割礼 頭部像と多くの動物表象は、 也 細 ۲ 絽 冶 は 部 ッ 婚 ジ ワ 小 の 味は共通であると仮定する。 「屋との 三式や割礼などの際建てられる仮小 5 更にラッ 河 ヤ 4 致の詳 ワ 酡 ン 例 . 5<sub>。</sub> の の男性にとってきわめて重要な短剣 め ス えば鍛 関連 重要な上 あるメン ١ 也 細 力 ゥ が 3 に ル は、 ッ 9 治小 テ ス 派生するという。 ンに木がおい 部外者 ズ・ |演の機会であり、 は い ル そのなかで秘儀の祭礼がおこなわれようとしていることを示すとい 7 屋の供物や装飾 別の論文で、 ハ ラ メンズ・ハウスの装飾に用いられている神話的表象と同じくト 1 ッ ウ 4 (特に女性)がなかに入るのを強く禁じている姿だとするの 也 ムのグ ス ル 茂っているのは、 O カ ス 、スンガ 3 Æ は カ 現在のジャワ社会にあっては、 ン Mi そこ 屋 述べ 品の品とその名前の多くは、 の大門 ョンと鍛冶 の壁とカョ の ソ=寺院 タロ K て 鍛 い <u>(</u>セ (クリス) ない 冶 ッ 「山岳)=メン・「CHE)の共通性も指摘している。「小屋との共通性も指摘している。 プと同じ言葉であることにラッ 屋 ン П が の との類似性を根拠に、 秘儀性とワヤ ŋ の職人とその小 特に鍛冶小 ナン クプ 鍛冶職 山説を援用すると、 はメン ン 屋 ワ (カョ + 0) 屋に 軒先に下 ン ズ・ の会場 人 は の 般 秘 的 ハ との げら ,る場所 古代 ど Ö 儀 也 ゥ そ 鍛冶 メン ル 性 ス の入 共 ス 0 は で 13 通 7 秘 殆 カ 小 1 ズ ある。 屋 山 ・テム 性 沚 儀 致 は

0 啠 論をひきだすなど、 デ 彼の全体としての 4 ワ で 1 **企** な IJ から遠く  $\pm$ い 加 į 時代 Ď を強引 雕 ンジ ラッ t は特筆すべ 議 Ď た 物 論 = K 乜 7 語の のなかで検討してみることは価値 結 ル び 1 ス つつけ 説 き時代で 分析 # K = ってゆく アの から明らかにしりると確 は 確 ある。 帷 か な根 その論 の ځ 拠が殆どな メンズ・ の時代 理 0 展 痈 ハ ウス Ξ も乱 い 権 信してい のあることだと思う。 とヴ また鍛 暴すぎる。 の Ī. Mi 1 . る。 冶 0 シ 壁 IJ. ジ 鍛冶 そのことで ヌ とカョンとの ャ 信 小屋、 仰 ワ の との ラッ 演 ラ 閿 劚 カ 係が定着し、 乜 ッ 形 0) 彐 発 ル 乜 ヾ 態 展 ス ル は 表象の K ス説 ワ ジャ 杉 ヤ を捨 ン 類 て ワ 0) 会場 낎 ンジ の 7 から 演 去 Ø 劇 る 物語 业 0 本 前 般 9

ま見えるという。

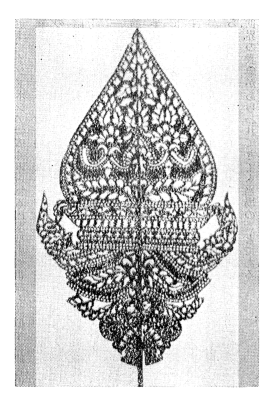


図8 ポホン・ブリンギン(ブリンギンの木) マレイ半島のクカヨン, Sweeney, Malay Shadow Puppets, The Trustees of The Britisch Museum, 1972, p. 37, より転載。

が 化すると次 王子と王女に ワ ジ 地 建 ス ヤ は Ŀ たジ ン っ の 17 王 口 の マ の ャ ラ 国名に 物 Լ コ 生れ うに 語 は 0 ン の を あ み (注言)ず、 解釈 なる。 る か 二世 わ 王子の結婚に至るイ 目 に必要な他 度史実に元づ Ď 紀 として演じられるようになった。 天上界で のク 将 Ų 来の デ 結婚を約束されるものの、 0 1 近  $\nu$ レイ、 親 物語を検討 IJ 朝時 Ø 婚 で 願 ダ は 代 望 1 シ 15 の を 工 地名 カ 1 いく シ かとの だく兄と妹 ンボジアなどの国々にも (クディ 相対立する二つの ンだと捉えた。そしてジャ 議論がよくなされるが、 パ ンジの り、 (それぞれ太陽と月を象徴) 別と試練の苦難をなめ、 ダ 物語 1 ۱ ا は シン 知られて テ 異説によってその ガサーリ ム ここではそれは ワの羽衣神話、 いる。 ク ランという仮定 など 最後にめでたく その は が登場するの 地 内容をあえて 内容の変異が 扱 稲の Ŀ わ の を 起 ts 别 U B の **いで、** ち ば 大き ラ  $\Xi$ Ш 15 n 15 ッ

办

に似た事 雏 だ。 う共 いう考え からも とカ な散漫な結論に 手者に 本質を示す用語がそこに でもその 通 その 3 とって重 鍛冶 の仮定 性 V ソとの類似 ・イ半島 か 例 が 存在を証 ら が 暗 般論 解釈すべきである。 あっても、 ある 黙のうち は、 一要である。 おちいってしまう。 の 影絵で は適用できる。 いく 性に着目 明できるも は短剣とクカョンとの関係が証明できるとも彼は ンド こにあっ ガジュ は ネシ 明 7 した背景に 膫 グヌン のは何  $\nu$ たのは十分想像できる。 アで広くみられる円 に見 1 だが、 イニシ グ の 彼の ガンのことを「ポ ヤク族の事例のように、 いく 演 b 劇 だされる。 は な カ 工 に 何と何が等置であるかということを厳密に考えな 1 3 忿 パ シ ンの大門や動物表象、 いて影絵は ン ラ 3 ジ ッ クカ ンとは何より 環型 ٠ セ 口 ル 3 婚姻 ホ またパンジという言葉には鍛冶という意 マンも男子小屋もともに男性のイ スに対する批判 重要な位置を占めては · ンはあくまでも宇宙樹である。 組 社会過程のあらゆる局面が始源の世界の ブリンギン」(ブリンギンの 織と類似する原古の社会組 j 原 初の世 樹木に関する解釈は、 いう。 は殆どこの点に集中 昇の 体験を強要するもの 般に鍛冶は王権と深く関るが、 な いが、 もしメンズ・ = 織であるとされ の樹)と呼ぶ。 (三四) を強附会もい グヌン シ ļ١ l Ł て 工 味が いる。 Ì ザ ショ ラ シ で ッ あ ある 更新 也 ソに関ると 彼が男子 ゥ ッ るの ル スの か で ス カ そ O بح の あると 0) で よう こと 形 íi 熊 +

とから出 7 ら意味を汲みとろうとする人の、 ォ の各説を検討しているが、 ンで る るとされる カ の  $\exists$  $\exists$ 発し は かをよく示してくれる。 の ン 本職は医者であるが、 の すべて て、 本質をめぐる議論の最後に、 (ある Ш 0 11 神 リンが= こ々の はサ 最高存 その解釈は徹底して主観的である。 ン シ バ ヤ 偽らざる心情告白となってい それは研究者の普通の ワヤンに 在として、 神という連合をひきだし、 ン ŀ ジャ つい ゥ ン サン・ ガ ワ人セ ての造詣 ル の みの場合もある)。 ヤ *)* ·
· 議論ではな は深く、 サ ゥ Ż. ワ 工 る。 ١ ナ 例えば、 ヤンの最高神 1:1 ンが 彼はスト 般にジャ アミジ いて、 哲学、 彼の ŋ 51 ・ヮ人が カ ゥ Ξ 妻が卵を生み、 このシバ その子供に の説を検討して(三五)  $\exists$ ッ 知識の源泉とし テ ン ル は ワヤンの世界をどの の議論 ハイ メ ル サ 1 ン に Ш その 移 を象徴 ての みよう。 工 る。 4 卵 ン エ ワ ヤ か ワ すると よう ンの ら ŀ 7 -1]-ゥ ン ス 业 の ć ŀ 匕 ŀ . う こ ガ ゴ デ 捉 口 か 之 1 ア

に始源

の

世界の表象があらわれてきても当場のことである。

なかで、 それは、 して るものとして重要であるという。 1/2 との境界にあることを意味しているとされる。 は世界の力の中心であり、 トロアミジョ 人形として表現されな Q± デト の存在)への信仰を示しているという。 は 々が入ってきたのである。 死をとり除いてくれるという。 ガジ H かれ、 叢林とは生の完全性に向って闘争をつづける武将 7 登り始めた太陽が邪悪な暗黒界から地上を狙う災厄のようであるという。更にクカヨンのなかの鳥や獣 л • クナン 1 雄鶏と鳩はともに稲の栽培に関連するという。 グル)であるという時、 ル あらゆる生命 ョによると、 ダヤク族の神観念にみられるように原 そしてブト クプ) は暗黒の世界 р . 一定の形をとることは最高の神としての属性にもとるのである。 ٢ 神とは全人類の祖先の力の象徴で、 の原理をあらわすという。 サン・ヤン・ウェ ゥハン・ナン・ グ ル 花や果実は死の儀礼の供物、 それは一定の人形の形をもった神々のなかでの最高神ということである。 (来世) への入り口であり、 (シバ) それは死の王国のなかで生まれる生命の起源を示しているという。 が生まれ マ 舌出しの ハ・エ ナン、 始 サ あるいは、 サ たとされる。 コロ像は、 シ・ヤ 神教の神観 9 稲は食物として生命を維持し開花させるための原料 なる者、 + ン ン・ト しばしば火から成る記念柱(モニュメント)、 0) 生が光輝 あるいは結婚式 クカヨン全体は山でもあり樹木でもあるが、 E 叢林の支配者、 シバ 念が ジャワの最高神、 ゥ p l あり、 は ン の世界 イン ガル たちのこと) そうし ŀ, は決して一 渡 (現世) と永遠の (新らしい生命を付与する) あるいは登り始めた太陽 来 たも 0) サン・ 神 らには試練 定の形をも の で ワ の ぁ うるが、 ヤ なか ヤン・ウェナンと同 ンの 世界、 K がの場 最高 9 ۲ 1 ンド である。 死 神を ۲, 0) ヤ ゥ ネ Ξ 大門 シ 1 の

21 態度そのままである。 絶 体的にその を このような た宇宙の支配者ではない。 スティー 解 サストロ 釈 は と呼 きわ ぶのだが、 彼らにとって一切の現象の背後にあるものはすべて同じであるとされる。 8 アミジ 7 神 秘 それは個人の 主 彐 義 神と呼んでよいだろう。 の 的 議 傾 論 向 K 困 が 強 なかにも存在し、 惑を覚える者は多い い。 それ はクジャ だがそれは一 その存在を体感した時はじめて人間は ワ だろう。 ンと呼 神教的な意味での神で ば 個 れるジ H の 解 t 釈 で ワ の はみるべ 伝 統を尊ぶ はな その究極に き点はあるが、 移ろい z 人間と の宗教 、ゆく世 あるも 超

3

界の 様な現象をとってあらわれうる。 での位置、 解釈をしているという事実は許されるべきである。 阆 がその場面にふさわしいといってくれる人もいた。だがなかには、 返され、燃えさかる火、 してくれている。 同一であるというのである。 ていると斥けることはできない。 サスト ゥ ₹ 人かのグランに尋ねたことがあった。ゴロ・ゴロとは「動乱」という意味であるから、火とか波で象徴されること ジョ な のことにふれ、 テ ル かに П  $\exists$ ハイ アミジョ は ワ ク 確かな手掛りを見い出すのである。 Ļ ヤンの神智学的背景などとの関連で決められる。 カ 3 ワヤンのパフォーマンスで、 ンの表象のすべてに、 3 工 ジャワ人特有の議論を展開する者もいた。 のような議論が展開されるのか理解に苦しむ。 シェー あるいは逆まく波の描かれた面が正面に向けられる。 V, ジョクジャカルタでは高名なダランのこの説を筆者は誤りだとは思らが、そのような ヒディン、 それはある象徴が現実に生きている人々にどのように理解されているかをよく示 本稿で追求してきたクカョ 永遠 ラス、ラッセルスとクカヨンに関する学説を検討してきたが、どうして 宛 パテット・ソンゴ(第二部)のゴロ・ゴロの部分で、 そして宇宙をも動かす原理をそこに見いだすとされる。 神)へと続く意思を読みとろうとする。 クカヨンの本質というのは、 ンの本質をめぐる議論は、 つまり、外面(表)は異っていても、 本質は一つであるということができるが、 だが我々は、 表と裏から、ライール(外面)とバティン 表と裏のデザインの違いを筆者 その象徴的意味、パフォー サストロアミジョヨの見解を誤っ ŋ カ 筆者もこれまで、 ョンをめぐる多様な現 内面 クカヨ サスト それは多 (裏) ン は裏 は 口 ŀ 何 ア

### ;

実のほ

んの一つでしかないことを筆者は十分に心得てい

る。

- Kats, Het Javaansche Toonel, I (Wajang Poerwa), Weltevreden, pp. 23-5
- ) Stutterheim, 1926, Oost Java en de Hemelberg, Djawa, Vol.
- sity Press of Hawaii, Honolulu, クロム、一九八五、『インドネシア古代史』(有吉巌編訳、 ジャワのヒンドゥー化については、Coedes, 1971 (1964), The Indianized States of Southeast Asia, を参照した。 天理南方文化研究会監修 The Univer-

- 四 51, pp. 1-15 Stutterheim, 1931, The Meaning of The Hindu-Javanese Candi, Journal of The American Oriental Studies,
- (田) Kats, 1923, p. 25
- (六) Stutterheim, 1956, An Ancient Javanese Bhima Cult, in "Studies in Indonesian Archaeology", The Hague-Martinus Nijhoff, pp. 114-25
- (中) Bonnef, 1974, Le Renouveau d'un Rituel Royal: Les Garebeg á Yogyakarta, Archipel 8 pp.119-45
- ? C. Geertz, 1980, Negara, The Theatre State in Nineteenth-Century Bali, pp. 141-5.
- 九 Stutley, 1977, A Dictionary of Hinduisme, Routlege & Kegan Paul, pp. 134-5
- 8 Zimmer, 1972, Myths and Symbol in Indian Art and Civilization, Princeton University Press, pp. 175-84
- =中島成久、一九八七、目・月食の記号論、「教養部紀要」(社会科学編)、四四-五〇頁。
- $\equiv$ Aichele, 1928, Oud-Javanse Bijdrage tot de Geschiedenis van de Wenschboom, *Djava*, Vol. 8, pp. 28-39
- = Dixon, 1916, Oceanic, The Mythology of All Races, Vol. IX, Marshall Jones Company, p. 178
- pp. 103-16 Barns, 1974, Kédang, A Study of the Collective Thought of an Eastern Indonesian People, Clarendon Press,
- (川) Tijerita Rakjat II, pp. 100-7.
- 東南アジアの他界観念において、他界への往来を可能にする鳥であって、バンヤン樹と同一の役割をはたしている。シェ ヤク族の「シライの神話」では、天と地の往来を片側人間シライに可能にするのはワタリガラスである。ワタリガラスは ドゥ・フリース、一九八四、『インドネシアの民話―比較研究序説―』、法政大学出版局、五七六―八四頁。ガジュ・ダ ラー、一九七九、『ガジュ・ダヤク族の神観念』、弘文堂。
- 71, pp. 623-62. Hidding, 1931, De Beteekenis van de Kekajon, Tijdschrift Voor Indisch Taal, Land, En Volkenkunde, Deel
- (二) 中島成久、一九八六、天の川はビモのセクティ、「教義部紀要」(社会科学編)、第五十九号、一六四―七四頁。

- (|k) Ras, 1973, The Pānji Romance and Rassers' Analysis of Theme, Bijdragen Toot de Taal-Land-En Volkenkunde, Vol. 129, p. 444.
- (110) Zimmer, 1972, Myths and Symbols in Indian Art and Civilization, Princeton University Press, pp. 72-6.
- (|||) Rassers, 1959, On the Origin of the Javanese Theatre, in "Panji, the Culture Hero", The Hague-Martinus Nijhoff, pp. 178-87.
- $\equiv$ Rassers, 1959, On the Javanese Kris, in "Panji, the Culture Hero", pp. 224-5
- 中島成久、一九八七、三三一五頁。

のである。

- Sweeney, 1972, Malay Shadow Puppets, Trutees of the Britism Museum, pp. 35-8.
- 量 サストロアミジョヨ、一九八二、『ワヤンの基礎』、めこん、二三〇一五一頁。

本稿は昭和六一年度法政大学学内助成金による研究成果の一部である。なお、図1、2、6の写真は筆者が撮影したも